Izzatuna, Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir
https://jurnal.stiuwm.ac.id /Izzatuna
ISSN: 2961-919X (online) & 3031-2876 (print)

DOI: 10.62109/ijiat.v6i2.176
Vol. 6, No. 2, December 2025, Pg. 37 - 52
Received: 16 - 6 - 2025 Approved: 10 - 12 -2025 Published: 31 -12 - 2025

Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of
‘Abd ar-Rahman Habannakah’s Tadabbur Rules

Muhammad Saleh!*, Yeni Rahmawati2, Muhammad Bilal An-Nafi’3,
Ade Naelul Huda#*

1234 Pascasarjana Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Institut [lmu Al-Qur'an Jakarta. Indonesia
*achmadsaleh16@gmail.com

Abstrak

Pendidikan karakter menjadi solusi penting dalam menghadapi krisis moral generasi muda,
dengan pesantren sebagai institusi utama yang mengintegrasikan nilai-nilai agama dan kearifan
lokal. Penelitian ini menganalisis penerapan kaidah tadabbur Al-Qur’an ‘Abd ar-Rahman Hasan
Habannakah al-Maidani (w. 2004) meliputi mundsabah, asbab an-nuzil, lugah, balagah,
dan jjtihad dalam pendidikan karakter di lingkungan pesantren. Penelitian kualitatif kepustakaan
ini menggunakan analisis dokumen dengan fokus pada QS. Al-Isra’/17: 23 dan Al-Ma’idah/5: 8.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendekatan tadabbur Habanakah efektif menanamkan
nilai-nilai Qur’ani seperti birr al-walidain, keadilan, dan ketakwaan melalui analisis kebahasaan
(Iugah) dan tematik (mundsabah). Disimpulkan bahwa integrasi tadabbur Al-Qur’an ke dalam
kurikulum pesantren tidak hanya memperdalam pemahaman teks keagamaan tetapi juga
membentuk karakter santri yang reflektif dan berakhlak mulia. Penelitian ini terbatas pada
analisis tekstual dua ayat pilihan; sehingga kajian lanjutan dapat memperluas cakupan ayat yang
dikaji dan melakukan penelitian lapangan untuk mengamati penerapan serta dampak metode ini
secara langsung di pesantren.

Kata kunci: pendidikan karakter, pesantren, tadabbur Al-Qur’an, Habannakah, nilai Qur’ani

Abstract

Character education is a crucial solution to the moral crisis among young people, with Islamic
boarding schools (pesantren) serving as leading institutions for integrating religious values and
local wisdom. This study analyzes the application of Abdurrahman Habanakah's
Qur'anic tadabbur (contemplation) principles munasabah (intertextual coherence), asbabun
nuzul (context of revelation), lughah (linguistics), balaghah (rhetoric), and ijtihad (independent
reasoning) in character education within pesantren. This qualitative library research employs
documentary analysis, focusing specifically on Surah Al-Isra: 23 and Al-Maidah: 8. The findings
indicate that Habanakah's tadabbur approach effectively instills Qur'anic values such as birrul
walidain (filial piety), justice, and piety through linguistic (lughah) and thematic (munasabah)
analysis. The study concludes that integrating Qur'anic tadabbur into the pesantren curriculum
strengthens religious textual understanding and fosters reflective and virtuous character among
students. This research is limited to textual analysis of two selected verses; therefore, future studies
could expand the scope to include more verses and empirical fieldwork to observe the direct
application and impact of this method in pesantren settings.

Keywords: character education, pesantren, Qur'anic tadabbur, Habannakah, Qur'anic values

37



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Rahman Habannakah'’s Tadabbur Rules

Pendahuluan

Di era modern ini, pendekatan pendidikan karakter perlu dikembangkan agar lebih
kontekstual dan menyentuh dimensi batin santri. Salah satu pendekatan yang relevan
adalah tadabbur Al-Qur’an, yaitu proses merenungi dan mendalami makna ayat-ayat Al-
Qur’an secara reflektif dan aplikatif. Tadabbur tidak hanya mengajarkan santri untuk
memahami teks secara literal, tetapi juga mendorong mereka untuk menggali pesan-
pesan ilahiah yang bersifat transformasional dalam kehidupan nyata. Dalam kerangka
inilah, pendekatan tadabbur Al-Qur'an menjadi sarana strategis dalam pembinaan
karakter, karena mengintegrasikan aspek kognitif, afektif, dan spiritual dalam satu
kesatuan proses pendidikan.!

Salah satu pemikir yang menekankan pentingnya tadabbur sebagai metode
pembinaan karakter adalah ‘Abd ar-Rahman Hasan Habannakah al-Maidani (1927-
2004). Dalam karyanya Qawa’id at-Tadabbur al-Amsal, ia merumuskan sejumlah kaidah
dalam menghayati Al-Qur’an secara mendalam dan tematis. Menurutnya, tadabbur harus
mampu menghidupkan kesadaran spiritual serta menumbuhkan perilaku moral yang
konsisten dengan ajaran Islam. Kaidah-kaidah yang ia tawarkan, seperti penggunaan akal
sehat, pengaitan dengan realitas, dan orientasi pada perubahan diri, sangat relevan
diterapkan dalam pendidikan pesantren. Hal ini menunjukkan bahwa tadabbur bukanlah
sekadar aktivitas tafsir, melainkan metode pembinaan karakter yang integral dan
berdampak jangka panjang. Ketika santri dibimbing untuk merenungi dan menghayati
makna ayat-ayat suci, mereka tidak hanya akan memahami kandungan teks, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren sebagai
lembaga yang menekankan pendidikan berbasis keteladanan (uswah hasanah), sangat
memungkinkan untuk menjadi ruang ideal dalam penerapan konsep ini. Dengan
demikian, pendidikan karakter melalui tadabbur Al-Qur’an menawarkan pendekatan
yang tidak hanya tekstual, tetapi juga transformatif.2

Wacana tadabbur dalam tradisi intelektual Islam menunjukkan pergeseran yang
signifikan. Jika para ulama klasik seperti az-Zarkasyi dan as-Suyuti lebih menekankan
tadabbur sebagai etika penghayatan Al-Qur’an, Habannakah justru mengembangkannya
menjadi sebuah pendekatan metodologis yang sistematis. Berbeda dengan mufasir
modern umumnya yang berfokus pada penyempurnaan metode tafsir, Habannakah
mengkritisi kecenderungan tafsir yang terjebak dalam perdebatan akademis tanpa
dampak transformatif.3 Dengan merumuskan kaidah-kaidah tadabbur yang terstruktur
dan berorientasi pada perubahan perilaku, pendekatan Habannakah menjadilebih

1 Nasaruddin Umar, Psikologi Al-Qur’an (t.k.p.: Amzah, 2009).

2 Hasan dan Muhammad Ali, Metodologi Studi Islam (t.k.p.: Gaya Media Pratama, 2005).

3 Mulyazir, “Konsep Tadabbur Al-Qur’an ‘Abdurrahman Hasan Habannakah (Dari Reflektif-Teoritis ke
Praksis-Implementatif)” (Master Thesis, Universitas Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2025), hlm. 1,
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/70820/.

38 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda

relevan dan aplikatif khususnya dalam pendidikan karakter dibandingkan model
tadabbur lain yang masih bersifat normatif atau retoris semata.

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji pemikiran Habannakah, khususnya
dalam pengembangan konsep tadabbur Al-Qur’an. Tesis milik Setiawan, misalnya,
membahas 27 kaidah tadabbur yang dirumuskan Habannakah dalam Qawa’id at-
Tadabbur al-Amsal serta aplikasinya dalam tafsir Ma‘arij at-Tafakkur wa Daqad’iq at-
Tadabbur. Penelitian tersebut menekankan pendekatan teoritis dan teknis metodologis
dalam memahami al-Qur’an melalui tadabbur, meskipun ditemukan beberapa
ketidakkonsistenan dalam penerapan prinsip teoritisnya.

Penelitian lain mengangkat fenomena intelektual Habannakah dalam konteks
reformasi metode tafsir kontemporer. Kajian ini menunjukkan bahwa Habannakah tidak
hanya memosisikan tadabbur sebagai aspek etis, tetapi mengembangkan secara
metodologis sebagai pendekatan alternatif terhadap tafsir klasik. Dengan menggunakan
pendekatan sosiologis dan hermeneutis, penelitian ini menemukan bahwa pemikiran
Habannakah dipengaruhi oleh faktor sosial-kultural dan latar belakang keilmuannya,
serta menjadi respons atas tantangan sekularisme dan metode hermeneutika Barat.>

Adapun penelitian lain yang mengkaji tadabbur tematik terhadap ayat-ayat dengan
term syifa’, mencontohkan bagaimana kaidah tadabbur Habannakah digunakan untuk
memahami QS. An-Nahl tentang madu sebagai media pengobatan. Penelitian ini
menunjukkan bahwa tadabbur dapat diterapkan secara fungsional dalam menjawab
kebutuhan hidup manusia, termasuk dalam bidang kesehatan, dan memperkuat
keyakinan bahwa Al-Qur’an adalah sumber solusi yang menyeluruh.6

Berdasarkan penelitian-penelitian sebelumnya, research gap terletak pada belum
adanya kajian yang secara spesifik mengintegrasikan kaidah-kaidah Habannakah ke
dalam kerangka pendidikan karakter di lingkungan pesantren. Kajian yang ada lebih
berfokus pada aspek tafsir, sosiologis, atau aplikasi tematis (misalnya pada ayat-
ayat syifa’), namun belum menyentuh aspek praktis-pedagogis dalam membentuk
karakter santri.

Berbeda dari ketiga penelitian tersebut, kajian ini berfokus pada integrasi kaidah
tadabbur ala Habannakah ke dalam pembentukan pendidikan karakter di lingkungan
pesantren. Dengan demikian, penelitian ini memperluas cakupan aplikasi tadabbur tidak

4 Heru Setiawan, “Metode Tadabbur Al-Qur’an ‘Abd Al-Rahman Hasan Habankah Dalam Kitab Qawa’ld Al-
Tadabbur Al-Amthal Li Kitab Allah ‘Azza Wa Jalla Dan Aplikasinya Dalam Tafsir Ma‘Arij Al-Tafakkur Wa
Daqa’lg Al-Tadabbur” (Master Thesis, Institut Agama Islam Negeri Tulungagung, 2019),
http://repo.uinsatu.ac.id/19200/.

5 Mulyazir, “Konsep Tadabbur Al-Qur’an ‘Abdurrahman Hasan Habannakah (Dari Reflektif-Teoritis ke
Praksis-Implementatif).”

6 Minnatul Maula, Ma'ruf Wahyu Kawiriyan, dan Ade Naelul Huda, “MADU SEBAGAI ALTERNATIF
PENGOBATAN JASMANI: Tadabbur Al-Quran Surah Al-Nahl ayat 69 Perspektif ‘Abdurrahman
Habannakah,” Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-Quran dan al-Hadis 11, no. 1 (Juni 2023): 74-95,
https://doi.org/10.24235/diyaafkar.v11i1.12358.

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 39



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Rahman Habannakah'’s Tadabbur Rules

hanya dalam ranah tafsir akademik dan refleksi sosial, tetapi juga dalam pembinaan
moral dan akhlak santri secara praktis dan terarah.

Dalam penelitian ini penulis fokus pada dua ayat yaitu QS. Al-Isra’/17: 23 dan Al-
Ma’idah/5: 8. Dalam dua ayat ini penulis menghubungkan pada kaidaha atau pemikiran
‘Abd ar-Rahman Habannakah. Ini menjadi sangat penting untuk dikaji, terutama dalam
upaya mengembangkan model pendidikan karakter yang Qur’ani, reflektif, dan
kontekstual. Pemikiran beliau mampu menjembatani antara idealisme nilai-nilai Al-
Qur’an dengan realitas pendidikan di pesantren. Maka, penelitian ini bertujuan untuk
menggali kontribusi pemikiran Habannakah dalam pengembangan pendidikan karakter,
serta mengeksplorasi relevansi dan implementasinya di lingkungan pesantren masa kini.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan kaidah-kaidah Abdurrahman
Habannakah dalam pendidikan karakter berbasis tadabbur Al-Qur’an di lingkungan
pesantren, serta mengevaluasi relevansinya dalam membentuk karakter santri yang
Qur’ani.

Metode Penelitian
Jenis penelitian ini adalah penelitian pustaka (library research), yaitu studi yang

memfokuskan kegiatannya pada penelaahan bahan-bahan koleksi perpustakaan tanpa
memerlukan riset lapangan.” Dalam pendekatan ini, literatur berupa buku, kitab, jurnal,
dan dokumen ilmiah lainnya diposisikan sebagai objek sekaligus wadah utama penelitian
untuk memperoleh data yang relevan.8 Sejalan dengan itu, pengumpulan data dilakukan
melalui teknik dokumentasi, yaitu mencari dan menghimpun data yang bersumber dari
tulisan-tulisan yang berkaitan erat dengan masalah yang diteliti.°

Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan
pendekatan deskriptif-analitik. Peneliti mengurai secara mendalam kaidah-kaidah
tadabbur yang dirumuskan oleh ‘Abd ar-Rahman Habannakah al-Maidani, kemudian
mengontekstualisasikannya dengan ayat-ayat pilihan serta implementasinya di
lingkungan pesantren. Proses ini melibatkan interpretasi tekstual dan kontekstual untuk
menghasilkan kesimpulan yang sistematis. Selanjutnya, validasi data dilakukan melalui
teknik triangulasi sumber, yaitu dengan memverifikasi data primer (karya Habannakah)
dengan data sekunder (komentar ulama atau hasil penelitian terdahulu) guna menjamin
objektivitas dan keajegan temuan penelitian.

7 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004), him. 1-2.

8 Burhan Bungin, Metodologi Penelitian Kuantitatif, Cet. Il (Jakarta: Kencana, 2017), hlm. 55; Lihat:
Bungaran Antonius Simanjuntak dan Soejidto Sosrodiharjo, Metode Penelitian Sosial (Jakarta: Yayasan
Pustaka Obor Indonesia, 2014), him. 8.

9 Lailatus Sa’adah, Metode Penelitian Ekonomi dan Bisnis (Jombang: LPPM Universitas KH. A. Wahab
Hasbullah, 2021), hlm. 76; Helaluddin dan Hengki Wijaya, Analisis Data Kualitatif: Sebuah Tinjauan Teori &
Praktik (Sekolah Tinggi Theologia Jaffray, 2019), hlm. 75.

40 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda

Hasil dan Pembahasan
A. Definisi Pendidikan Karakter
Pembentukan karakter merupakan proses pedagogis holistik yang

mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik manusia. Pada intinya,
instrumen pendidikan ini berorientasi pada penguatan kecerdasan emosional,
kepekaan sosial, serta integritas moral peserta didik. Meskipun istilah ini sering
dikaitkan dengan kurikulum formal, internalisasi nilai-nilai etis sebenarnya telah
diinisiasi sejak dini melalui pola asuh orang tua di lingkungan keluarga. Pendidikan
karakter dipahami sebagai sarana transformasi nilai, watak, dan budi pekerti. Fokus
utamanya adalah membekali individu dengan kemampuan diskresi moral—yakni
kapasitas untuk membedakan hal baik dan buruk—serta mendorong konsistensi
dalam mengimplementasikan nilai-nilai kebajikan tersebut dalam realitas kehidupan
sehari-hari secara tulus.10

Pendidikan dianggap sebagai salah satu investasi terpenting bagi masa depan.
Pendidikan yang tepat akan menjadi bekal kesuksesan generasi mendatang, sebab
kualitas umat manusia di masa depan sangat bergantung pada keberhasilan sistem
pendidikan yang dijalankan saat ini.11

B. Pesantren dan Pendidikan Karakter
Pesantren merupakan lembaga pendidikan asli Indonesia yang berfungsi sebagai

jangkar budaya dalam menjaga nilai-nilai keindonesiaan di tengah arus modernitas.
Sebagai warisan leluhur, institusi ini memiliki kemampuan wunik untuk
menyelaraskan kearifan lokal dengan nilai-nilai universal Islam yang moderat,
terbuka, dan toleran. Identitas pesantren yang kokoh terbentuk melalui tradisi yang
menjunjung tinggi kebersamaan serta nasionalisme, di mana penanaman rasa cinta
tanah air berakar pada prinsip keagamaan yang memandang pembelaan terhadap
negara sebagai bagian dari iman. Hal ini menjadikan pesantren sebagai garda
terdepan dalam merawat kebinekaan sekaligus memperkuat fondasi karakter bangsa
melalui nilai-nilai luhur yang telah berakar selama berabad-abad.

Peran strategis pesantren dalam pembangunan moralitas terlihat dari integrasi
antara kecerdasan spiritual dan budi pekerti yang diajarkan melalui metode
keteladanan langsung dari para kiai dan ustaz. Kehidupan di asrama membentuk
kemandirian, kedisiplinan, dan kesederhanaan santri sehingga mereka memiliki
mentalitas tangguh yang tidak mudah tergerus oleh gaya hidup konsumtif. Melalui
pendidikan akhlak yang holistik, pengajaran nilai-nilai agama diarahkan untuk
mencapai kualitas manusia yang mulia secara etika maupun sosial. Transformasi

10 Moh Aman, “KONSEPSI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS AL-QUR’AN,” Tadarus Tarbawy : Jurnal
Kajian Islam Dan Pendidikan 1, no. 2 (November 2019): hlm. 176,
https://doi.org/10.31000/jkip.v1i2.2015.

11 Didik Hariyanto dan Nur Arrizkin Nafish, “Peran Dan Karakter Ayah Dalam Pendidikan Anak Menurut
Tafsir Surah Yusuf” Izzatuna: Jurnal llmu Al-Qur'an Dan Tafsir 6, no. 1 (Juni 2025): 71-78,
https://doi.org/10.62109/ijiat.v6i1.196.

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 41



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Rahman Habannakah'’s Tadabbur Rules

pesantren yang kini semakin adaptif menunjukkan bahwa nilai kearifan lokal tetap
menjadi fondasi kuat dalam menjawab krisis moral di ruang publik sekaligus
mencetak generasi yang memiliki kedalaman spiritual dan kecakapan sosial yang
tinggi.1?

C. Kaidah ‘Abd ar-Rahman Habannakah dalam Tadabbur Al-Qur’an

1. Definisi Tadabbur
Esensi interaksi manusia dengan Al-Qur’an sering kali terjebak pada dimensi

formalistik seperti pembacaan dan penghafalan semata, padahal hakikat
utamanya terletak pada implementasi nilai yang dihasilkan dari kedalaman
berpikir. Abi Bakr al-Ajiri menekankan bahwa tolok ukur keberhasilan seseorang
dalam merenungi firman Allah adalah sejauh mana pesan-pesan tersebut
termanifestasi dalam perilaku nyata. Pandangan ini diperkuat oleh Ibn Kasir yang
melihat proses ini sebagai aktivitas jantung atau hati (qalb) untuk menangkap
signifikansi di balik setiap lafaz dan tanda-tanda ketuhanan. Melalui refleksi yang
mendalam, seorang pembaca tidak hanya memperoleh informasi, tetapi juga
mendapatkan keyakinan spiritual serta pengalaman batiniah yang transformatif.
Kedalaman intelektual dan spiritual ini pada akhirnya akan bermuara pada apa
yang disebut Ahmad ibn Faris sebagai sebuah kemuliaan atau al-karam, di mana
martabat seseorang terangkat berkat kemampuannya menyingkap kebenaran.!?

Secara filologis, fondasi pemikiran di atas berakar pada istilah tadabbur yang
memiliki silsilah linguistik yang sangat kaya. Akar kata dabara yang bermakna
"mengikuti dari belakang" mengisyaratkan adanya upaya untuk menelusuri apa
yang berada di balik sesuatu atau melihat dampak jangka panjang dari sebuah
perkara.l* Dari sini, muncul konsep tadbir yang merepresentasikan aktivitas
kontemplatif (tafkir) untuk memahami substansi yang tersembunyi. Menariknya,
dalam tradisi hukum dan sosial klasik, istilah ini juga berkelindan dengan konsep
pembebasan, seperti proses kemerdekaan seorang budak yang dijanjikan setelah
wafatnya sang tuan. Hal ini menunjukkan bahwa secara semantik, ada korelasi
kuat antara "berpikir mendalam" dengan "pembebasan” dari keterbelakangan
serta belenggu ketidaktahuan.'>

Kata tadabbur berbeda dengan tafakkur. Tafakkur adalah menyusun langkah-
langkah dalam benak guna menghasilkan sesuatu yang baru, atau memantapkan
atau memperdalam pengetahuan yang telah diraih sebelumnya. Sedang tadabbur

12 Saipullah, Tradisi Pesantren Dalam Pengembangan Pendidikan Karakter (Lampung: Kolaborasi Pustaka
Warga, 2022), hlm. 4-5.

13 Muhammad Ismail, Menalar Makna Berpikir dalam Al-Qur’an: Pendekatan Semantik terhadap Konsep
Kunci al-Qur’an (Ponorogo: Unida Gontor Press, 2022), hlm. 62.

14 Akmal Diansyah dan Subarkah Yudi Waskito, “Kajian Tematik Tadabbur QS. Al-Ashr,” Izzatuna: Jurnal
IImu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (Juni 2023): 8-15, https://doi.org/10.62109 /ijiat.v4i1.34.

15 Muhammad Ismail, Menalar Makna Berpikir dalam Al-Qur’an: Pendekatan Semantik terhadap Konsep
Kunci al-Qur’an (Ponorogo: Unida Gontor Press, 2022), hlm. 62.

42 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda

terambil dari kata dubur yang berarti ‘belakang’. Dari sini tadabbur diartikan
sebagai kegiatan pikir atau hati dengan memandang kepada hasil atau akibat dari
sesuatu yang dipikirkan itu. Tadabbur adalah merenungkan sesuatu untuk
mengetahui hikmah dari sesuatu itu.16

Secara terminologis, tadabbur dipahami berbeda-beda oleh ahli ilmu antara
ranah ilmiah dan ranah amaliyah. At-Tayyar menganggap tadabbur mencakup
semua proses memahami Al-Qur'an, mulai memahami makna hingga
mengamalkan pesan Al-Qur'an. Di sisi lain, as-Sanidi menganggap tadabbur
sebagai kerja ‘aqli. Bagi at-Tayyar, tadabbur meliputi dua tingkatan: (a) level
teoritis (ilmi) yang meliputi kerja kognitif. Kerja kognitif ini berbentuk kerja tafsiri
dan kerja istinbati. Kerja tafsiri dilakukan saat makna terlihat samar dan atau saat
makna diperselisihkan oleh para mufasir-dikenal dengan mutasyabih nisbi; dan
kerja istinbati diperlukan saat makna ayat terkaji berbentuk jelas atau telah
dikuatkan oleh mufasir untuk menggali hikmah, hukum, adab dan atau faidah; (b)
level praktis (‘amali) yang meliputi kerja konatif (ta'assur qalbi) dan Kerja
psikomotorik (imtisal ‘amali) terhadap pesan dari Al-Qur'an. Bagi as-Sanidji,
tadabbur mencakup empat tingkat: (a) at-tafakkur, an-nazr dan al-i‘tibar; (b) al-
ta'assur dan khusyti al-qalb; (c) al-istijabah dan al-khudu’ dan (d) istikhraj al-hikam
dan istinbat al-ahkam. Intinya, tadabbur adalah kerja kompleks, tidak terikat
dengan kaidah penafsiran tertentu, mencakup kerja teoritis dan praktis.1”

Oleh karena itu, jika ditinjau dari perspektif semantik leksikal, terminologi
taddabur mencakup pula aspek otoritas dan instruksi yang terkandung dalam
makna amar (menyuruh) dan walla (memerintah). Interaksi yang utuh dengan Al-
Qur'an menuntut seseorang untuk tidak sekadar berhenti pada teks, melainkan
mengeksplorasi setiap derivasi maknanya hingga mencapai titik di mana ilmu
tersebut menjadi amal. Dengan mengubah urutan pemahaman dari sekadar akar
kata menuju tujuan fungsionalnya, kita dapat melihat bahwa tadabbur adalah
sebuah jembatan yang menghubungkan antara teks yang statis dengan realitas
kehidupan yang dinamis melalui perenungan yang visioner.!®

Kaidah Tadabbur ‘Abd ar-Rahman Habannakah
Menurut ‘Abd ar-Rahman Habannakah sendiri, tadabbur adalah aktivitas

berpikir secara komprehensif yang mengantarkan seseorang untuk memahami
makna-makna yang diimplikasikan oleh kata-kata serta tujuan yang lebih dalam.1?

16 Muhammad Quraish Shihab, Metodologi Tafsir Al-Quran: Dari Tematik Hingga Magqashidi (Ciputat:
Lentera Hati, 2025), hlm. 112.

17 Ahmad Nurrohim, lImu Tafsir (Sukoharjo: Muhammadiyah University Press, 2024), hlm. 28.

18 Muhammad Ismail, Menalar Makna Berpikir dalam Al-Qur’an: Pendekatan Semantik terhadap Konsep
Kunci al-Qur’an (Ponorogo: Unida Gontor Press, 2022), hlm. 62.

19 Setiawan, “Metode Tadabbur Al-Qur’an ‘Abd Al-Rahman Hasan Habankah Dalam Kitab Qawa’ld Al-
Tadabbur Al-Amthal Li Kitab Allah ‘Azza Wa Jalla Dan Aplikasinya Dalam Tafsir Ma‘Arij Al-Tafakkur Wa
Daqa’lq Al-Tadabbur,” hlm. 27.

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 43



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Rahman Habannakah'’s Tadabbur Rules

Kitab Qawa’id at-Tadabbur al-Amsal karya ‘Abd ar-Rahman Habannakah yang
memuat empat puluh kaidah tadabbur Al-Qur’an merupakan kontribusi ilmiah
yang signifikan dan bermanfaat bagi umat Islam. Dalam penelitian yang dilakukan
oleh Adkha, disebutkan bahwa apabila ditelaah lebih dalam, keseluruhan kaidah
yang dirumuskan dalam kitab tersebut cenderung membahas aspek-aspek
kebahasaan dalam ilmu tafsir, khususnya berkaitan dengan bahasa Arab dan
‘Ulim al-Qur’an.

Habannakah menyusun kaidah-kaidah tersebut dengan menggabungkan
komponen-komponen dari berbagai disiplin ilmu keislaman yang kemudian
dihubungkan dengan proses tadabbur. Tujuannya adalah agar tadabbur terhadap
Al-Qur’an dapat dilakukan berdasarkan pemahaman mendalam terhadap makna-
maknanya. Dengan demikian, menurut beliau, terdapat dua tahapan penting
dalam mencapai tadabbur: Pertama, memahami makna-makna Al-Qur’an; dan
kedua, melakukan perenungan secara mendalam terhadap kandungannya.

Secara keseluruhan, kaidah-kaidah yang dirumuskan oleh Habannakah
berpijak pada disiplin ilmu tafsir, kaidah bahasa Arab, dan balagah Al-Qur’an,
serta ditutup dengan pembahasan mengenai ilmu gira’at. Hal ini menunjukkan
bahwa proses tadabbur menurut Habannakah harus dibangun di atas fondasi
keilmuan yang kuat, sehingga tadabbur yang dilakukan benar-benar berdasar
pada pemahaman yang sahih dan kontekstual.20

Secara garis besar empat puluh kaidah yang beliau susun mengerucut kepada
lima butir kaidah tafsir yaitu kaidah munasabah, asbab an-nuziil, lugah, balagah,
dan ijtihad.

Lima kaidah besar ini merupakan prinsip dasar untuk memahami Al-Qur’an
yang kemudian dipakai oleh Habannakah untuk dilanjutkan ke ranah tadabbur.
Kelima kategori kaidah tersebut adalah sebagai berikut: Pertama, kaidah tentang
maudi’ al-Qur’an dan munasabah. Kelompok kaidah pertama ini berkaitan dengan
tema atau topik dalam Al-Qur’an (maudi’ al-Qur’an) serta keserasian antar ayat
atau surat (munasabah). Pemahaman terhadap tema sentral dan hubungan antar
bagian dalam Al-Qur’an merupakan hal yang sangat penting bagi seorang
mutadabbir dalam menangkap pesan yang terkandung di dalamnya.

Kedua, kaidah tentang nuzul al-Qur’an. Kelompok kaidah kedua membahas
ilmu tentang proses turunnya wahyu, termasuk di dalamnya kondisi, hikmabh,
tahapan, dan sebab-sebab turunnya ayat. Pemahaman mengenai konteks

20 Muhammad Dawil Adkha, “Autentisitas Kaidah Tadabur: Studi Analisis Qawa’id al-Tadabbur al-Amsal
Karya Abdurrahman Habannakah” (Bachelor Thesis, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya,
2021), hlm. 50-53, http://digilib.uinsa.ac.id/47075/.

44 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda

pewahyuan ini sangat penting untuk memahami makna ayat secara tepat dan
proporsional.

Ketiga, kaidah tentang lugah al-Qur’an. Kelompok kaidah ketiga berhubungan
dengan bahasa Al-Qur’an, yaitu bahasa Arab. Bahasa Arab merupakan instrumen
utama dalam memahami makna yang dikandung oleh Al-Qur’an. Oleh karena itu,
penguasaan terhadap kaidah-kaidah bahasa Arab menjadi hal yang fundamental
dalam proses tadabbur.

Keempat, kaidah tentang balagah al-Qur’an. kelompok kaidah keempat
mencakup ilmu balaghah, yaitu ilmu tentang retorika atau keindahan bahasa.
Dalam konteks Al-Qur’an, balaghah menunjukkan kemampuan bahasa ilahiah
dalam menyampaikan pesan-pesan dengan gaya bahasa yang tinggi dan penuh
makna. Pemahaman terhadap aspek retoris ini sangat penting untuk menangkap
nuansa makna yang mendalam dalam ayat-ayat Al-Qur’an.

Kelima, kaidah tentang ijtihad dalam memahami ayat-ayat tertentu. Kelompok
kaidah kelima membahas peran ijtihad, yaitu upaya maksimal seorang ahli dalam
menggali makna suatu ayat, khususnya dalam hal yang tidak dijelaskan secara
eksplisit. Secara terminologis, mayoritas ulama ustl al-figh mendefinisikan ijtihad
sebagai pencurahan seluruh kemampuan seorang ahli fikih untuk memperoleh
pemahaman terhadap hukum syariat yang bersifat zanni (dugaan kuat). Kelima
kategori pokok ini membawahi kaidah-kaidah turunan masing-masing, yang
secara keseluruhan berfungsi untuk membantu proses tadabbur ayat-ayat Al-
Qur’an secara sistematis, mendalam, dan komprehensif.2!

D. Penerapan Kaidah ‘Abd ar-Rahman Habannakah dalam Tadabbur Al-Qur’an
Implementasi metodologi yang diusung oleh ‘Abd ar-Rahman Habannakah

memosisikan kontemplasi terhadap ayat-ayat Allah sebagai aktivitas intelektual yang
memiliki derajat kemuliaan tertinggi. Bagi beliau, proses tadabbur bukan sekadar
kegiatan spiritual biasa, melainkan instrumen paling valid untuk menggali fondasi
pokok agama (usul ad-din) serta membedah kerangka argumentasi di dalamnya
secara mendalam. Penekanan utama Habannakah terletak pada tujuan teleologis dari
diturunkannya wahyu, yakni agar manusia melakukan perenungan mendalam
terhadap pesan-pesan Tuhan.?2 Dengan demikian, memperlakukan Al-Qur’an hanya
sebagai objek glorifikasi lahiriah atau bahkan menjauhkan diri dari esensi maknanya
merupakan bentuk pengingkaran terhadap tujuan fundamental diturunkannya kitab
suci tersebut.

21 Robchatul Izzah, “Kaidah Tadabur Menurut Abd Al-Rahman Habannakah Dan Aplikasinya Dalam Tafsir
Maarij al-Tafakkur Wa Daqaiq al-Tadabbur” (Bachelor Thesis, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel
Surabaya, 2020), http://digilib.uinsa.ac.id/44624/.

22 ‘Abd ar-Rahman Hasan Habannakah, Qawa’id at-Tadabbur al-Amsal (Damaskus: Dar al-Qalam, 1980),
hlm. 3.

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 45



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Rahman Habannakah'’s Tadabbur Rules

Jika merujuk pada kaidah tadabbur Habannakah sebelumnya, berikut beberapa
contoh penerapan prinsip tadabbur tersebut dalam Al-Qur’an. Firman Allah dalam QS.
Al-Isra’/17: 23:

JER RS ,\u,\,\fﬁuuﬂwuu&\dﬂgujzwx\;Lﬂ 35 ey e )
o LSV B e oy

“Tuhanmu telah memerintahkan agar kamu jangan menyembah selain Dia dan
hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah seorang di antara keduanya atau
kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam pemeliharaanmu, maka sekali-kali
janganlah engkau mengatakan kepada keduanya perkataan “ah” dan janganlah
engkau membentak keduanya, serta ucapkanlah kepada keduanya perkataan yang
baik.”

Terkait ayat ini dikatakan bahwa seorang anak jika ingin berbakti kepada orang
tua maka harus berbuat baik secara langsung, bukan dengan perantara. Maka tidak
ada istilah seorang anak menitipkan orang tuanya ke panti jompo. Ini berdasarkan
firman Allah subhanahu wa ta’dla yang redaksinya menggunakan huruf ba’ (wa bil-
walidaini ihsanan) ukan menggunakan huruf /am. Huruf ba’ yang diistilahkan dengan
iltisaq artinya menempel atau menunjukkan kedekatan, sehingga pekerjaannya harus
langsung tanpa perantara, seperti juga firman Allah tentang rukun wudhu yang ke-4
(membasuh atau menyapu kepala) redaksinya: ‘wamsahii biru’usikum’ sehingga
mayoritas ulama sepakat bahwa menyapu atau membasuh kepala ketika wudhu itu
harus dilakukan dengan tangan sendiri, bukan menggunakan bantuan tangan orang
lain, atau alat bantu lainnya. Begitulah berbuat baik kepada kedua orang tua idealnya
dilakukan langsung oleh anak-anaknya.23 Penjelasan di atas jika merujuk pada kaidah
tadabbur Habannakah maka termasuk dalam kaidah tentang lugah al-Qur’an, dimana
penjelasan hikmah ayat tersebut bisa diambil dari analisis kebahasaan yang
tercantum dalam ayat.

Apabila ditinjau dari perspektif pedagogis, substansi ayat tersebut
merepresentasikan internalisasi nilai-nilai adab dan integritas moral terhadap orang
tua. Esensi dari pesan ini menekankan pada kewajiban berbakti secara komprehensif,
yang mencakup kehalusan dalam bertutur kata, komitmen untuk memberikan
pengabdian terbaik, serta dukungan spiritual melalui doa yang berkelanjutan. Dalam
tataran praktis, nilai-nilai ini termanifestasi melalui sikap sabar saat merawat
mereka, menjaga diri agar tidak melukai perasaan mereka, mengedepankan
kesantunan, serta memosisikan diri dengan penuh kerendahhatian (tawadu’), baik
saat mereka masih hidup maupun setelah wafat.24 Lebih lanjut, kerangka nilai ini

23 Ahmad Juraidi, Tafsir Kehidupan: Untuk Hari Esok yang Lebih Baik (t.k.p.: Maghza Pustaka, 2024).

24 Husnan Sulaiman dan Aceng Saepulloh, “Nilai-Nilai Edukatif Qur’an Surah Al-Israa’ Ayat 23-24 Tentang
Akhlak Kepada Orangtua Dan Implikasinya Terhadap Karakter Religius Siswa,” MASAGI : Jurnal Pendidikan
Agama Islam 2, no. 2 (Januari 2024): 1-10, https://doi.org/10.37968/masagi.v2i2.295.

46 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda

memiliki relevansi kuat dalam ekosistem pendidikan karakter di pesantren, di mana
prinsip birrul walidain tersebut ditransformasikan ke dalam relasi antara santri dan
guru yang dipandang sebagai representasi orang tua di lingkungan pendidikan.

Contoh penerapan kaidah Habannakah dalam tadabbur Al-Qur’an bisa dilihat
dalam firman Allah berikut, yaitu QS. Al-Ma’idah/5: 8:

\jx\umys&your&@;vjuu Tigd Al 58 ,,;\,,a\dmt;u}
4o SaE s £ 3R B ol o

“Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak (kebenaran) karena Allah
(dan) saksi-saksi (yang bertindak) dengan adil. Janganlah kebencianmu terhadap suatu
kaum mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlakulah adil karena (adil) itu lebih
dekat pada takwa. Bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Mahateliti terhadap
apa yang kamu kerjakan.”

Ayat tersebut menegaskan bahwa penegakan kebenaran harus dilandasi
keikhlasan karena Allah subhanahu wa ta’ala, bukan demi meraih popularitas atau
pengaruh sosial. Selain tuntutan untuk berlaku adil, orang-orang beriman juga
didorong untuk membangun kolaborasi dengan individu yang memiliki komitmen
serupa. Melalui pengorganisasian yang matang, upaya penegakan kebenaran tersebut
dapat dikelola secara lebih sistematis dan profesional. Hal ini sebagaimana Firman
Allah dalam al-Quran Surat al-Taubah ayat 119:

4 @ [;\.9 C j Y A \)4_,\ JV\S\ \:@j\;%o
“Hai orang-orang yang beriman bertakwalah kepada Allah, dan hendaklah kamu
bersama orang-orang yang benar”

Aya ini berisi penegasan perintah jujur dan teguh dalam kejujuran karena perilaku
jujur akan membawa keselamatan dari berbagai kebinasaan, dan sebagaimana
dikutip Imam Ahmad dari Ibn Mas’ud radiyallahu ‘anhu bahwa Rasulullah sallallahu
‘alaihi wa sallam bersabda bahwa, “Kejujuran itu membawa kepada kebaikan dan
kebaikan itu membawa ke surga.”** Seorang muslim harus berkata dengan benar,
karena perkataan yang benar itu merupakan bagian dari ketakwaan seorang hamba
kepada Allah sebagaimana firman Allah dalam QS. An-Nisa'/4: 9:

¢ Ve Vg 1R A 1,5 )

“... oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa kepada Allah dan hendaklah mereka
mengucapkan Perkataan yang benar."?>

Penjelasan dalam ayat ini jika merujuk pada kaidah Habannakah maka termasuk
dalam penggunaan kaidah tentang maudu’ al-Qur'an dan munasabah. Dimana kaidah

25 Bukhari Is dan Suryatik, Pendidikan Kejujuran dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (tk.p.: Penerbit
Adab, 2024), hlm. 24.

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 47



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Rahman Habannakah'’s Tadabbur Rules

ini berkaitan dengan tema atau topik dalam Al-Qur’an (maudi’ al-Qur’an) serta
keserasian antar ayat atau surat (munasabah) sebagai mana yang diperlihatkan
dalam penjelasan di atas.

Dalam perspektif pendidikan, ayat ini mengandung nilai-nilai karakter esensial
yang meliputi kebenaran, keikhlasan, ketakwaan, dan keadilan.2¢ Di lingkungan
pesantren, nilai-nilai tersebut menuntut santri untuk menjadi pribadi yang jujur dan
profesional semata-mata karena Allah subhanahu wa ta’ala. Ketulusan dalam beramal
menjadi prioritas utama agar setiap tindakan terbebas dari motif mencari pujian
manusia. Selain itu, dimensi ketakwaan meniscayakan hubungan spiritual yang kuat
dengan Sang Pencipta sekaligus kemampuan untuk bersikap proporsional dalam
segala urusan. Terakhir, prinsip keadilan harus ditegakkan secara objektif terhadap
siapa pun tanpa terpengaruh oleh ikatan kekeluargaan maupun sentimen pribadi.

Kesimpulan
Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa pendidikan

karakter berbasis tadabbur Al-Qur'an dengan pendekatan kaidah ‘Abd ar-Rahman
Habannakah menawarkan solusi metodologis yang relevan untuk dikembangkan di
lingkungan pesantren. Melalui penerapan kaidah-kaidah lugah dan munasabah pada QS.
Al-Isra’/17: 23 dan QS. Al-Ma’idah/5: 8, penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan
Habannakah efektif dalam mengekstrak nilai-nilai Qur’ani sepertibirr al-
walidain (berbakti kepada orang tua), keadilan, dan ketakwaan serta membuka ruang
penghayatan yang mendalam bagi santri. Integrasi antara kaidah tadabbur yang
sistematis, nilai-nilai pesantren, dan tujuan pendidikan karakter tidak hanya
memperkaya dimensi kognitif-tekstual, tetapi juga membentuk karakter santri yang
reflektif, berakhlak mulia, dan memiliki integritas sosial.

Namun, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Pertama, kajian ini bersifat
kepustakaan sehingga analisis yang dihasilkan masih berupa konstruksi teoretis dan
belum diuji secara empiris dalam dinamika nyata di pesantren. Kedua, fokus analisis
hanya pada dua ayat tertentu, meskipun representatif, belum mencakup keluasan
kandungan Al-Qur’an dalam pendidikan karakter. Ketiga, penerapan kaidah Habannakah
dalam penelitian ini baru menyentuh aspek lugah dan munasabah, sementara kaidah lain
seperti asbab an-nuziil, balagah, dan ijtihad dapat dieksplorasi lebih lanjut.

Oleh karena itu, penelitian lanjutan sangat direkomendasikan untuk melaksanakan
penelitian lapangan (field research) guna menguji efektivitas model tadabbur berbasis
kaidah Habannakah dalam praktik nyata di pesantren, termasuk respons santri dan
kendala implementasinya. Penelitian dengan ekspansi cakupan ayatjuga diperlukan

26 Eric Kisswanto dan Fitroh Hayati, “Nilai - Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Al-Qur’an Surat Al-Maidah Ayat
8,” Bandung Conference Series: Islamic Education 3, mno. 1 (Januari 2023): 153-58,
https://doi.org/10.29313 /bcsied.v3i1.6365.

48 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda

dengan menerapkan kerangka yang sama pada lebih banyak ayat yang terkait dengan
nilai karakter lain, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan toleransi. Pengembangan
modul atau panduan praktis bagi para ustadz/ustadzah di pesantren juga akan
bermanfaat untuk mengintegrasikan kaidah tadabbur Habannakah ke dalam kegiatan
pembelajaran, baik di dalam kelas maupun dalam pembinaan asrama.

Dengan demikian, integrasi tadabbur Al-Qur’an ala Habannakah ke dalam ekosistem
pesantren tidak hanya berpotensi memperkuat fondasi karakter santri, tetapi juga
membuka ruang inovasi metodologis dalam pendidikan Islam yang relevan dengan
tantangan zaman.

Daftar Pustaka
Adkha, Muhammad Dawil. “Autentisitas Kaidah Tadabur: Studi Analisis Qawa’id al-
Tadabbur al-Amsal Karya Abdurrahman Habannakah.” Bachelor Thesis,
Universitas I[slam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2021.
http://digilib.uinsa.ac.id/47075/.

Aman, Moh. “KONSEPSI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS AL-QUR’AN.” Tadarus
Tarbawy : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 1, no. 2 (November 2019).
https://doi.org/10.31000/jkip.v1i2.2015.

Bungin, Burhan. Metodologi Penelitian Kuantitatif. Cet. 1. Jakarta: Kencana, 2017.

Diansyah, Akmal, dan Subarkah Yudi Waskito. “Kajian Tematik Tadabbur QS. Al-Ashr.”
Izzatuna: Jurnal IImu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (Juni 2023): 8-15.
https://doi.org/10.62109/ijiat.v4i1.34.

Habannakah, ‘Abd ar-Rahman Hasan. Qawa’id at-Tadabbur al-Amsal. Damaskus: Dar al-
Qalam, 1980.

Hariyanto, Didik, dan Nur Arrizkin Nafish. “Peran Dan Karakter Ayah Dalam Pendidikan
Anak Menurut Tafsir Surah Yusuf.” Izzatuna: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6,
no. 1 (Juni 2025): 71-78. https://doi.org/10.62109/ijiat.v6i1.196.

Hasan, dan Muhammad Ali. Metodologi Studi Islam. T.k.p.: Gaya Media Pratama, 2005.

Helaluddin, dan Hengki Wijaya. Analisis Data Kualitatif: Sebuah Tinjauan Teori & Praktik.
Sekolah Tinggi Theologia Jaffray, 2019.

[s, Bukhari dan Suryatik. Pendidikan Kejujuran dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam.
T.k.p.: Penerbit Adab, 2024.

Ismail, Muhammad. Menalar Makna Berpikir dalam Al-Qur’an: Pendekatan Semantik
terhadap Konsep Kunci al-Qur’an. Ponorogo: Unida Gontor Press, 2022.

Izzah, Robchatul. “Kaidah Tadabur Menurut Abd Al-Rahman Habannakah Dan
Aplikasinya Dalam Tafsir Maarij al-Tafakkur Wa Daqaiq al-Tadabbur.” Bachelor

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 49



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Rahman Habannakah'’s Tadabbur Rules

Thesis, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2020.
http://digilib.uinsa.ac.id /44624 /.

Juraidi, Ahmad. Tafsir Kehidupan: Untuk Hari Esok yang Lebih Baik. T.k.p.: Maghza
Pustaka, 2024.

Kisswanto, Eric, dan Fitroh Hayati. “Nilai - Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Al-Qur’an Surat
Al-Maidah Ayat 8.” Bandung Conference Series: Islamic Education 3, no. 1 (Januari
2023): 153-58. https://doi.org/10.29313 /bcsied.v3il.6365.

Maula, Minnatul, Ma'ruf Wahyu Kawiriyan, dan Ade Naelul Huda. “MADU SEBAGAI
ALTERNATIF PENGOBATAN JASMANI: Tadabbur Al-Quran Surah Al-Nahl ayat 69
Perspektif ‘Abdurrahman Habannakah.” Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-Quran dan
al-Hadis 11, no. 1 (Juni 2023): 74-95.
https://doi.org/10.24235 /diyaafkar.v11i1.12358.

Mulyazir. “Konsep Tadabbur Al-Qur'an ‘Abdurrahman Hasan Habannakah (Dari
Reflektif-Teoritis ke Praksis-Implementatif).” Master Thesis, Universitas Sunan
Kalijaga Yogyakarta, 2025. https://digilib.uin-suka.ac.id/id /eprint/70820/.

Nurrohim, Ahmad. Ilimu Tafsir. Sukoharjo: Muhammadiyah University Press, 2024.

Sa’adah, Lailatus. Metode Penelitian Ekonomi dan Bisnis. Jombang: LPPM Universitas KH.
A. Wahab Hasbullah, 2021.

Saipullah. Tradisi Pesantren Dalam Pengembangan Pendidikan Karakter. Lampung:
Kolaborasi Pustaka Warga, 2022.

Setiawan, Heru. “Metode Tadabbur Al-Qur’an ‘Abd Al-Rahman Hasan Habankah Dalam
Kitab Qawa’ld Al-Tadabbur Al-Amthal Li Kitab Allah ‘Azza Wa Jalla Dan
Aplikasinya Dalam Tafsir Ma‘Arij Al-Tafakkur Wa Daqa’lq Al-Tadabbur.” Master
Thesis, Institut Agama [slam Negeri Tulungagung, 2019.
http://repo.uinsatu.ac.id/19200/.

Shihab, Muhammad Quraish. Metodologi Tafsir Al-Quran: Dari Tematik Hingga Maqashidi.
Ciputat: Lentera Hati, 2025.

Simanjuntak, Bungaran Antonius, dan Soejidto Sosrodiharjo. Metode Penelitian Sosial.
Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014.

Sulaiman, Husnan, dan Aceng Saepulloh. “Nilai-Nilai Edukatif Qur’an Surah Al-Israa’ Ayat
23-24 Tentang Akhlak Kepada Orangtua Dan Implikasinya Terhadap Karakter
Religius Siswa.” MASAGI : Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (Januari 2024):
1-10. https://doi.org/10.37968 /masagi.v2i2.295.

Umar, Nasaruddin. Psikologi Al-Qur’an. T.k.p.: Amzah, 2009.
Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004.

50 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 51



