
Izzatuna, Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir  
https://jurnal.stiuwm.ac.id/Izzatuna  
ISSN: 2961-919X (online) & 3031-2876 (print) 
 
DOI: 10.62109/ijiat.v6i2.176 
Vol. 6, No. 2, December 2025, Pg. 37 - 52 
Received: 16 – 6 – 2025     Approved: 10 – 12 -2025    Published: 31 – 12 – 2025 

37 

Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of 
‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah’s Tadabbur Rules 

Muhammad Saleh1*, Yeni Rahmawati2, Muhammad Bilal An-Nafi’3,  
Ade Naelul Huda4 

1 2 3 4 Pascasarjana Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Institut Ilmu Al-Qur'an Jakarta. Indonesia 

*achmadsaleh16@gmail.com 
 

Abstrak 
Pendidikan karakter menjadi solusi penting dalam menghadapi krisis moral generasi muda, 
dengan pesantren sebagai institusi utama yang mengintegrasikan nilai-nilai agama dan kearifan 
lokal. Penelitian ini menganalisis penerapan kaidah tadabbur Al-Qur’an ‘Abd ar-Raḥmān Ḥasan 
Ḥabannakah al-Maidānī (w. 2004) meliputi munāsabah, asbāb an-nuzūl, luġah, balāġah, 
dan ijtihād dalam pendidikan karakter di lingkungan pesantren. Penelitian kualitatif kepustakaan 
ini menggunakan analisis dokumen dengan fokus pada QS. Al-Isrā’/17: 23 dan Al-Mā’idah/5: 8. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendekatan tadabbur Habanakah efektif menanamkan 
nilai-nilai Qur’ani seperti birr al-wālidain, keadilan, dan ketakwaan melalui analisis kebahasaan 
(luġah) dan tematik (munāsabah). Disimpulkan bahwa integrasi tadabbur Al-Qur’an ke dalam 
kurikulum pesantren tidak hanya memperdalam pemahaman teks keagamaan tetapi juga 
membentuk karakter santri yang reflektif dan berakhlak mulia. Penelitian ini terbatas pada 
analisis tekstual dua ayat pilihan; sehingga kajian lanjutan dapat memperluas cakupan ayat yang 
dikaji dan melakukan penelitian lapangan untuk mengamati penerapan serta dampak metode ini 
secara langsung di pesantren. 
Kata kunci: pendidikan karakter, pesantren, tadabbur Al-Qur’an, Ḥabannakah, nilai Qur’ani 

Abstract 
Character education is a crucial solution to the moral crisis among young people, with Islamic 
boarding schools (pesantren) serving as leading institutions for integrating religious values and 
local wisdom. This study analyzes the application of Abdurrahman Habanakah's 
Qur'anic tadabbur (contemplation) principles munasabah (intertextual coherence), asbabun 
nuzul (context of revelation), lughah (linguistics), balaghah (rhetoric), and ijtihad (independent 
reasoning) in character education within pesantren. This qualitative library research employs 
documentary analysis, focusing specifically on Surah Al-Isra: 23 and Al-Maidah: 8. The findings 
indicate that Habanakah's tadabbur approach effectively instills Qur'anic values such as birrul 
walidain (filial piety), justice, and piety through linguistic (lughah) and thematic (munasabah) 
analysis. The study concludes that integrating Qur'anic tadabbur into the pesantren curriculum 
strengthens religious textual understanding and fosters reflective and virtuous character among 
students. This research is limited to textual analysis of two selected verses; therefore, future studies 
could expand the scope to include more verses and empirical fieldwork to observe the direct 
application and impact of this method in pesantren settings. 
Keywords: character education, pesantren, Qur'anic tadabbur, Ḥabannakah, Qur'anic values 



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah’s Tadabbur Rules 
 

 
38  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 
 

 Pendahuluan 

Di era modern ini, pendekatan pendidikan karakter perlu dikembangkan agar lebih 

kontekstual dan menyentuh dimensi batin santri. Salah satu pendekatan yang relevan 

adalah tadabbur Al-Qur’an, yaitu proses merenungi dan mendalami makna ayat-ayat Al-

Qur’an secara reflektif dan aplikatif. Tadabbur tidak hanya mengajarkan santri untuk 

memahami teks secara literal, tetapi juga mendorong mereka untuk menggali pesan-

pesan ilahiah yang bersifat transformasional dalam kehidupan nyata. Dalam kerangka 

inilah, pendekatan tadabbur Al-Qur’an menjadi sarana strategis dalam pembinaan 

karakter, karena mengintegrasikan aspek kognitif, afektif, dan spiritual dalam satu 

kesatuan proses pendidikan.1 

Salah satu pemikir yang menekankan pentingnya tadabbur sebagai metode 

pembinaan karakter adalah ‘Abd ar-Raḥmān Ḥasan Ḥabannakah al-Maidānī (1927-

2004). Dalam karyanya Qawā’id at-Tadabbur al-Amṡal, ia merumuskan sejumlah kaidah 

dalam menghayati Al-Qur’an secara mendalam dan tematis. Menurutnya, tadabbur harus 

mampu menghidupkan kesadaran spiritual serta menumbuhkan perilaku moral yang 

konsisten dengan ajaran Islam. Kaidah-kaidah yang ia tawarkan, seperti penggunaan akal 

sehat, pengaitan dengan realitas, dan orientasi pada perubahan diri, sangat relevan 

diterapkan dalam pendidikan pesantren. Hal ini menunjukkan bahwa tadabbur bukanlah 

sekadar aktivitas tafsir, melainkan metode pembinaan karakter yang integral dan 

berdampak jangka panjang. Ketika santri dibimbing untuk merenungi dan menghayati 

makna ayat-ayat suci, mereka tidak hanya akan memahami kandungan teks, tetapi juga 

menanamkan nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren sebagai 

lembaga yang menekankan pendidikan berbasis keteladanan (uswah ḥasanah), sangat 

memungkinkan untuk menjadi ruang ideal dalam penerapan konsep ini. Dengan 

demikian, pendidikan karakter melalui tadabbur Al-Qur’an menawarkan pendekatan 

yang tidak hanya tekstual, tetapi juga transformatif.2 

Wacana tadabbur dalam tradisi intelektual Islam menunjukkan pergeseran yang 

signifikan. Jika para ulama klasik seperti az-Zarkasyī dan as-Suyūṭī lebih menekankan 

tadabbur sebagai etika penghayatan Al-Qur’an, Ḥabannakah justru mengembangkannya 

menjadi sebuah pendekatan metodologis yang sistematis. Berbeda dengan mufasir 

modern umumnya yang berfokus pada penyempurnaan metode tafsir, Ḥabannakah 

mengkritisi kecenderungan tafsir yang terjebak dalam perdebatan akademis tanpa 

dampak transformatif.3 Dengan merumuskan kaidah-kaidah tadabbur yang terstruktur 

dan berorientasi pada perubahan perilaku, pendekatan Ḥabannakah menjadi lebih 

 
1 Nasaruddin Umar, Psikologi Al-Qur’an (t.k.p.: Amzah, 2009). 
2 Hasan dan Muhammad Ali, Metodologi Studi Islam (t.k.p.: Gaya Media Pratama, 2005). 
3 Mulyazir, “Konsep Tadabbur Al-Qur’an ‘Abdurrahman Hasan Habannakah (Dari Reflektif-Teoritis ke 
Praksis-Implementatif)” (Master Thesis, Universitas Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2025), hlm. 1, 
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/70820/. 



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  39 

relevan dan aplikatif khususnya dalam pendidikan karakter dibandingkan model 

tadabbur lain yang masih bersifat normatif atau retoris semata. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji pemikiran Ḥabannakah, khususnya 

dalam pengembangan konsep tadabbur Al-Qur’an. Tesis milik Setiawan, misalnya, 

membahas 27 kaidah tadabbur yang dirumuskan Ḥabannakah dalam Qawā’id at-

Tadabbur al-Amṡal serta aplikasinya dalam tafsir Ma‘ārij at-Tafakkur wa Daqā’iq at-

Tadabbur. Penelitian tersebut menekankan pendekatan teoritis dan teknis metodologis 

dalam memahami al-Qur’an melalui tadabbur, meskipun ditemukan beberapa 

ketidakkonsistenan dalam penerapan prinsip teoritisnya.4 

Penelitian lain mengangkat fenomena intelektual Ḥabannakah dalam konteks 

reformasi metode tafsir kontemporer. Kajian ini menunjukkan bahwa Ḥabannakah tidak 

hanya memosisikan tadabbur sebagai aspek etis, tetapi mengembangkan secara 

metodologis sebagai pendekatan alternatif terhadap tafsir klasik. Dengan menggunakan 

pendekatan sosiologis dan hermeneutis, penelitian ini menemukan bahwa pemikiran 

Ḥabannakah dipengaruhi oleh faktor sosial-kultural dan latar belakang keilmuannya, 

serta menjadi respons atas tantangan sekularisme dan metode hermeneutika Barat.5 

Adapun penelitian lain yang mengkaji tadabbur tematik terhadap ayat-ayat dengan 

term syifā’, mencontohkan bagaimana kaidah tadabbur Ḥabannakah digunakan untuk 

memahami QS. An-Naḥl tentang madu sebagai media pengobatan. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa tadabbur dapat diterapkan secara fungsional dalam menjawab 

kebutuhan hidup manusia, termasuk dalam bidang kesehatan, dan memperkuat 

keyakinan bahwa Al-Qur’an adalah sumber solusi yang menyeluruh.6 

Berdasarkan penelitian-penelitian sebelumnya, research gap terletak pada belum 

adanya kajian yang secara spesifik mengintegrasikan kaidah-kaidah Ḥabannakah ke 

dalam kerangka pendidikan karakter di lingkungan pesantren. Kajian yang ada lebih 

berfokus pada aspek tafsir, sosiologis, atau aplikasi tematis (misalnya pada ayat-

ayat syifā’), namun belum menyentuh aspek praktis-pedagogis dalam membentuk 

karakter santri.  

Berbeda dari ketiga penelitian tersebut, kajian ini berfokus pada integrasi kaidah 

tadabbur ala Ḥabannakah ke dalam pembentukan pendidikan karakter di lingkungan 

pesantren. Dengan demikian, penelitian ini memperluas cakupan aplikasi tadabbur tidak 

 
4 Heru Setiawan, “Metode Tadabbur Al-Qur’an ‘Abd Al-Raḥmān Ḥasan Ḥabankah Dalam Kitab Qawā’Id Al-
Tadabbur Al-Amthal Li Kitāb Allah ‘Azza Wa Jalla Dan Aplikasinya Dalam Tafsir Ma‘Ārij Al-Tafakkur Wa 
Daqā’Iq Al-Tadabbur” (Master Thesis, Institut Agama Islam Negeri Tulungagung, 2019), 
http://repo.uinsatu.ac.id/19200/. 
5 Mulyazir, “Konsep Tadabbur Al-Qur’an ‘Abdurrahman Hasan Habannakah (Dari Reflektif-Teoritis ke 
Praksis-Implementatif).” 
6 Minnatul Maula, Ma’ruf Wahyu Kawiriyan, dan Ade Naelul Huda, “MADU SEBAGAI ALTERNATIF 
PENGOBATAN JASMANI: Tadabbur Al-Quran Surah Al-Nahl ayat 69 Perspektif ‘Abdurrahman 
Habannakah,” Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-Quran dan al-Hadis 11, no. 1 (Juni 2023): 74–95, 
https://doi.org/10.24235/diyaafkar.v11i1.12358. 



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah’s Tadabbur Rules 
 

 
40  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 
 

hanya dalam ranah tafsir akademik dan refleksi sosial, tetapi juga dalam pembinaan 

moral dan akhlak santri secara praktis dan terarah. 

Dalam penelitian ini penulis fokus pada dua ayat yaitu QS. Al-Isrā’/17: 23 dan Al-

Mā’idah/5: 8. Dalam dua ayat ini penulis menghubungkan pada kaidaha atau pemikiran 

‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah. Ini menjadi sangat penting untuk dikaji, terutama dalam 

upaya mengembangkan model pendidikan karakter yang Qur’ani, reflektif, dan 

kontekstual. Pemikiran beliau mampu menjembatani antara idealisme nilai-nilai Al-

Qur’an dengan realitas pendidikan di pesantren. Maka, penelitian ini bertujuan untuk 

menggali kontribusi pemikiran Ḥabannakah dalam pengembangan pendidikan karakter, 

serta mengeksplorasi relevansi dan implementasinya di lingkungan pesantren masa kini. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan kaidah-kaidah Abdurrahman 

Ḥabannakah dalam pendidikan karakter berbasis tadabbur Al-Qur’an di lingkungan 

pesantren, serta mengevaluasi relevansinya dalam membentuk karakter santri yang 

Qur’ani.  

Metode Penelitian 
Jenis penelitian ini adalah penelitian pustaka (library research), yaitu studi yang 

memfokuskan kegiatannya pada penelaahan bahan-bahan koleksi perpustakaan tanpa 

memerlukan riset lapangan.7 Dalam pendekatan ini, literatur berupa buku, kitab, jurnal, 

dan dokumen ilmiah lainnya diposisikan sebagai objek sekaligus wadah utama penelitian 

untuk memperoleh data yang relevan.8 Sejalan dengan itu, pengumpulan data dilakukan 

melalui teknik dokumentasi, yaitu mencari dan menghimpun data yang bersumber dari 

tulisan-tulisan yang berkaitan erat dengan masalah yang diteliti.9 

Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan 

pendekatan deskriptif-analitik. Peneliti mengurai secara mendalam kaidah-kaidah 

tadabbur yang dirumuskan oleh ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah al-Maidānī, kemudian 

mengontekstualisasikannya dengan ayat-ayat pilihan serta implementasinya di 

lingkungan pesantren. Proses ini melibatkan interpretasi tekstual dan kontekstual untuk 

menghasilkan kesimpulan yang sistematis. Selanjutnya, validasi data dilakukan melalui 

teknik triangulasi sumber, yaitu dengan memverifikasi data primer (karya Ḥabannakah) 

dengan data sekunder (komentar ulama atau hasil penelitian terdahulu) guna menjamin 

objektivitas dan keajegan temuan penelitian. 

 
7 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004), hlm. 1-2. 
8 Burhan Bungin, Metodologi Penelitian Kuantitatif, Cet. II (Jakarta: Kencana, 2017), hlm. 55; Lihat: 
Bungaran Antonius Simanjuntak dan Soejidto Sosrodiharjo, Metode Penelitian Sosial (Jakarta: Yayasan 
Pustaka Obor Indonesia, 2014), hlm. 8. 
9 Lailatus Sa’adah, Metode Penelitian Ekonomi dan Bisnis (Jombang: LPPM Universitas KH. A. Wahab 
Hasbullah, 2021), hlm. 76; Helaluddin dan Hengki Wijaya, Analisis Data Kualitatif: Sebuah Tinjauan Teori & 
Praktik (Sekolah Tinggi Theologia Jaffray, 2019), hlm. 75. 



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  41 

Hasil dan Pembahasan 
A. Definisi Pendidikan Karakter 

Pembentukan karakter merupakan proses pedagogis holistik yang 

mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik manusia. Pada intinya, 

instrumen pendidikan ini berorientasi pada penguatan kecerdasan emosional, 

kepekaan sosial, serta integritas moral peserta didik. Meskipun istilah ini sering 

dikaitkan dengan kurikulum formal, internalisasi nilai-nilai etis sebenarnya telah 

diinisiasi sejak dini melalui pola asuh orang tua di lingkungan keluarga. Pendidikan 

karakter dipahami sebagai sarana transformasi nilai, watak, dan budi pekerti. Fokus 

utamanya adalah membekali individu dengan kemampuan diskresi moral—yakni 

kapasitas untuk membedakan hal baik dan buruk—serta mendorong konsistensi 

dalam mengimplementasikan nilai-nilai kebajikan tersebut dalam realitas kehidupan 

sehari-hari secara tulus.10 

Pendidikan dianggap sebagai salah satu investasi terpenting bagi masa depan. 

Pendidikan yang tepat akan menjadi bekal kesuksesan generasi mendatang, sebab 

kualitas umat manusia di masa depan sangat bergantung pada keberhasilan sistem 

pendidikan yang dijalankan saat ini.11 

B. Pesantren dan Pendidikan Karakter 
Pesantren merupakan lembaga pendidikan asli Indonesia yang berfungsi sebagai 

jangkar budaya dalam menjaga nilai-nilai keindonesiaan di tengah arus modernitas. 

Sebagai warisan leluhur, institusi ini memiliki kemampuan unik untuk 

menyelaraskan kearifan lokal dengan nilai-nilai universal Islam yang moderat, 

terbuka, dan toleran. Identitas pesantren yang kokoh terbentuk melalui tradisi yang 

menjunjung tinggi kebersamaan serta nasionalisme, di mana penanaman rasa cinta 

tanah air berakar pada prinsip keagamaan yang memandang pembelaan terhadap 

negara sebagai bagian dari iman. Hal ini menjadikan pesantren sebagai garda 

terdepan dalam merawat kebinekaan sekaligus memperkuat fondasi karakter bangsa 

melalui nilai-nilai luhur yang telah berakar selama berabad-abad. 

Peran strategis pesantren dalam pembangunan moralitas terlihat dari integrasi 

antara kecerdasan spiritual dan budi pekerti yang diajarkan melalui metode 

keteladanan langsung dari para kiai dan ustaz. Kehidupan di asrama membentuk 

kemandirian, kedisiplinan, dan kesederhanaan santri sehingga mereka memiliki 

mentalitas tangguh yang tidak mudah tergerus oleh gaya hidup konsumtif. Melalui 

pendidikan akhlak yang holistik, pengajaran nilai-nilai agama diarahkan untuk 

mencapai kualitas manusia yang mulia secara etika maupun sosial. Transformasi 

 
10 Moh Aman, “KONSEPSI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS AL-QUR’AN,” Tadarus Tarbawy : Jurnal 
Kajian Islam Dan Pendidikan 1, no. 2 (November 2019): hlm. 176, 
https://doi.org/10.31000/jkip.v1i2.2015. 
11 Didik Hariyanto dan Nur Arrizkin Nafish, “Peran Dan Karakter Ayah Dalam Pendidikan Anak Menurut 
Tafsir Surah Yusuf,” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, no. 1 (Juni 2025): 71–78, 
https://doi.org/10.62109/ijiat.v6i1.196. 



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah’s Tadabbur Rules 
 

 
42  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 
 

pesantren yang kini semakin adaptif menunjukkan bahwa nilai kearifan lokal tetap 

menjadi fondasi kuat dalam menjawab krisis moral di ruang publik sekaligus 

mencetak generasi yang memiliki kedalaman spiritual dan kecakapan sosial yang 

tinggi.12 

C. Kaidah ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah dalam Tadabbur Al-Qur’an 
1. Definisi Tadabbur 

Esensi interaksi manusia dengan Al-Qur’an sering kali terjebak pada dimensi 

formalistik seperti pembacaan dan penghafalan semata, padahal hakikat 

utamanya terletak pada implementasi nilai yang dihasilkan dari kedalaman 

berpikir. Abū Bakr al-Ājirī menekankan bahwa tolok ukur keberhasilan seseorang 

dalam merenungi firman Allah adalah sejauh mana pesan-pesan tersebut 

termanifestasi dalam perilaku nyata. Pandangan ini diperkuat oleh Ibn Kaṡīr yang 

melihat proses ini sebagai aktivitas jantung atau hati (qalb) untuk menangkap 

signifikansi di balik setiap lafaz dan tanda-tanda ketuhanan. Melalui refleksi yang 

mendalam, seorang pembaca tidak hanya memperoleh informasi, tetapi juga 

mendapatkan keyakinan spiritual serta pengalaman batiniah yang transformatif. 

Kedalaman intelektual dan spiritual ini pada akhirnya akan bermuara pada apa 

yang disebut Aḥmad ibn Fāris sebagai sebuah kemuliaan atau al-karam, di mana 

martabat seseorang terangkat berkat kemampuannya menyingkap kebenaran.13 

Secara filologis, fondasi pemikiran di atas berakar pada istilah tadabbur yang 

memiliki silsilah linguistik yang sangat kaya. Akar kata dabara yang bermakna 

"mengikuti dari belakang" mengisyaratkan adanya upaya untuk menelusuri apa 

yang berada di balik sesuatu atau melihat dampak jangka panjang dari sebuah 

perkara.14 Dari sini, muncul konsep tadbir yang merepresentasikan aktivitas 

kontemplatif (tafkir) untuk memahami substansi yang tersembunyi. Menariknya, 

dalam tradisi hukum dan sosial klasik, istilah ini juga berkelindan dengan konsep 

pembebasan, seperti proses kemerdekaan seorang budak yang dijanjikan setelah 

wafatnya sang tuan. Hal ini menunjukkan bahwa secara semantik, ada korelasi 

kuat antara "berpikir mendalam" dengan "pembebasan" dari keterbelakangan 

serta belenggu ketidaktahuan.15 

Kata tadabbur berbeda dengan tafakkur. Tafakkur adalah menyusun langkah-

langkah dalam benak guna menghasilkan sesuatu yang baru, atau memantapkan 

atau memperdalam pengetahuan yang telah diraih sebelumnya. Sedang tadabbur 

 
12 Saipullah, Tradisi Pesantren Dalam Pengembangan Pendidikan Karakter (Lampung: Kolaborasi Pustaka 
Warga, 2022), hlm. 4-5. 
13 Muhammad Ismail, Menalar Makna Berpikir dalam Al-Qur’an: Pendekatan Semantik terhadap Konsep 
Kunci al-Qur’an (Ponorogo: Unida Gontor Press, 2022), hlm. 62. 
14 Akmal Diansyah dan Subarkah Yudi Waskito, “Kajian Tematik Tadabbur QS. Al-Ashr,” Izzatuna: Jurnal 
Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (Juni 2023): 8–15, https://doi.org/10.62109/ijiat.v4i1.34. 
15 Muhammad Ismail, Menalar Makna Berpikir dalam Al-Qur’an: Pendekatan Semantik terhadap Konsep 
Kunci al-Qur’an (Ponorogo: Unida Gontor Press, 2022), hlm. 62. 



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  43 

terambil dari kata dubur yang berarti ‘belakang’. Dari sini tadabbur diartikan 

sebagai kegiatan pikir atau hati dengan memandang kepada hasil atau akibat dari 

sesuatu yang dipikirkan itu. Tadabbur adalah merenungkan sesuatu untuk 

mengetahui hikmah dari sesuatu itu.16 

Secara terminologis, tadabbur dipahami berbeda-beda oleh ahli ilmu antara 

ranah ilmiah dan ranah amaliyah. Aṭ-Ṭayyār menganggap tadabbur mencakup 

semua proses memahami Al-Qur'an, mulai memahami makna hingga 

mengamalkan pesan Al-Qur'an. Di sisi lain, as-Sanīdī menganggap tadabbur 

sebagai kerja ‘aqli. Bagi aṭ-Ṭayyār, tadabbur meliputi dua tingkatan: (a) level 

teoritis (ilmī) yang meliputi kerja kognitif. Kerja kognitif ini berbentuk kerja tafsīrī 

dan kerja istinbāți. Kerja tafsīrī dilakukan saat makna terlihat samar dan atau saat 

makna diperselisihkan oleh para mufasir-dikenal dengan mutasyābih nisbī; dan 

kerja istinbāțī diperlukan saat makna ayat terkaji berbentuk jelas atau telah 

dikuatkan oleh mufasir untuk menggali hikmah, hukum, adab dan atau faidah; (b) 

level praktis (‘amalī) yang meliputi kerja konatif (ta'assur qalbi) dan kerja 

psikomotorik (imtisal ‘amali) terhadap pesan dari Al-Qur'an. Bagi as-Sanīdī, 

tadabbur mencakup empat tingkat: (a) at-tafakkur, an-naẓr dan al-i`tibār; (b) al-

ta'assur dan khusyū al-qalb; (c) al-istijābah dan al-khuḍū’ dan (d) istikhrāj al-hikam 

dan istinbāt al-ahkām. Intinya, tadabbur adalah kerja kompleks, tidak terikat 

dengan kaidah penafsiran tertentu, mencakup kerja teoritis dan praktis.17 

Oleh karena itu, jika ditinjau dari perspektif semantik leksikal, terminologi 

taddabur mencakup pula aspek otoritas dan instruksi yang terkandung dalam 

makna amar (menyuruh) dan walla (memerintah). Interaksi yang utuh dengan Al-

Qur'an menuntut seseorang untuk tidak sekadar berhenti pada teks, melainkan 

mengeksplorasi setiap derivasi maknanya hingga mencapai titik di mana ilmu 

tersebut menjadi amal. Dengan mengubah urutan pemahaman dari sekadar akar 

kata menuju tujuan fungsionalnya, kita dapat melihat bahwa tadabbur adalah 

sebuah jembatan yang menghubungkan antara teks yang statis dengan realitas 

kehidupan yang dinamis melalui perenungan yang visioner.18 

2. Kaidah Tadabbur ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah 
Menurut ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah sendiri, tadabbur adalah aktivitas 

berpikir secara komprehensif yang mengantarkan seseorang untuk memahami 

makna-makna yang diimplikasikan oleh kata-kata serta tujuan yang lebih dalam.19 

 
16 Muhammad Quraish Shihab, Metodologi Tafsir Al-Quran: Dari Tematik Hingga Maqashidi (Ciputat: 
Lentera Hati, 2025), hlm. 112. 
17 Ahmad Nurrohim, Ilmu Tafsir (Sukoharjo: Muhammadiyah University Press, 2024), hlm. 28. 
18 Muhammad Ismail, Menalar Makna Berpikir dalam Al-Qur’an: Pendekatan Semantik terhadap Konsep 
Kunci al-Qur’an (Ponorogo: Unida Gontor Press, 2022), hlm. 62. 
19 Setiawan, “Metode Tadabbur Al-Qur’an ‘Abd Al-Raḥmān Ḥasan Ḥabankah Dalam Kitab Qawā’Id Al-
Tadabbur Al-Amthal Li Kitāb Allah ‘Azza Wa Jalla Dan Aplikasinya Dalam Tafsir Ma‘Ārij Al-Tafakkur Wa 
Daqā’Iq Al-Tadabbur,” hlm. 27. 



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah’s Tadabbur Rules 
 

 
44  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 
 

Kitab Qawā’id at-Tadabbur al-Amṡal karya ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah yang 

memuat empat puluh kaidah tadabbur Al-Qur’an merupakan kontribusi ilmiah 

yang signifikan dan bermanfaat bagi umat Islam. Dalam penelitian yang dilakukan 

oleh Adkha, disebutkan bahwa apabila ditelaah lebih dalam, keseluruhan kaidah 

yang dirumuskan dalam kitab tersebut cenderung membahas aspek-aspek 

kebahasaan dalam ilmu tafsir, khususnya berkaitan dengan bahasa Arab dan 

‘Ulūm al-Qur’ān. 

Ḥabannakah menyusun kaidah-kaidah tersebut dengan menggabungkan 

komponen-komponen dari berbagai disiplin ilmu keislaman yang kemudian 

dihubungkan dengan proses tadabbur. Tujuannya adalah agar tadabbur terhadap 

Al-Qur’an dapat dilakukan berdasarkan pemahaman mendalam terhadap makna-

maknanya. Dengan demikian, menurut beliau, terdapat dua tahapan penting 

dalam mencapai tadabbur: Pertama, memahami makna-makna Al-Qur’an; dan 

kedua, melakukan perenungan secara mendalam terhadap kandungannya. 

Secara keseluruhan, kaidah-kaidah yang dirumuskan oleh Ḥabannakah 

berpijak pada disiplin ilmu tafsir, kaidah bahasa Arab, dan balāġah Al-Qur’an, 

serta ditutup dengan pembahasan mengenai ilmu qirā’āt. Hal ini menunjukkan 

bahwa proses tadabbur menurut Ḥabannakah harus dibangun di atas fondasi 

keilmuan yang kuat, sehingga tadabbur yang dilakukan benar-benar berdasar 

pada pemahaman yang sahih dan kontekstual.20 

Secara garis besar empat puluh kaidah yang beliau susun mengerucut kepada 

lima butir kaidah tafsir yaitu kaidah munāsabah, asbāb an-nuzūl, luġah, balāġah, 

dan ijtihād.  

Lima kaidah besar ini merupakan prinsip dasar untuk memahami Al-Qur’an 

yang kemudian dipakai oleh Ḥabannakah untuk dilanjutkan ke ranah tadabbur. 

Kelima kategori kaidah tersebut adalah sebagai berikut: Pertama, kaidah tentang 

mauḍū’ al-Qur’ān dan munāsabah. Kelompok kaidah pertama  ini berkaitan dengan 

tema atau topik dalam Al-Qur’an (mauḍū’ al-Qur’ān) serta keserasian antar ayat 

atau surat (munāsabah). Pemahaman terhadap tema sentral dan hubungan antar 

bagian dalam Al-Qur’an merupakan hal yang sangat penting bagi seorang 

mutadabbir dalam menangkap pesan yang terkandung di dalamnya.  

Kedua, kaidah tentang nuzūl al-Qur’ān. Kelompok kaidah kedua membahas 

ilmu tentang proses turunnya wahyu, termasuk di dalamnya kondisi, hikmah, 

tahapan, dan sebab-sebab turunnya ayat. Pemahaman mengenai konteks 

 
20 Muhammad Dawil Adkha, “Autentisitas Kaidah Tadabur: Studi Analisis Qawa’id al-Tadabbur al-Amsal 
Karya Abdurrahman Habannakah” (Bachelor Thesis, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 
2021), hlm. 50-53, http://digilib.uinsa.ac.id/47075/. 



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  45 

pewahyuan ini sangat penting untuk memahami makna ayat secara tepat dan 

proporsional.  

Ketiga, kaidah tentang luġah al-Qur’ān. Kelompok kaidah ketiga berhubungan 

dengan bahasa Al-Qur’an, yaitu bahasa Arab. Bahasa Arab merupakan instrumen 

utama dalam memahami makna yang dikandung oleh Al-Qur’an. Oleh karena itu, 

penguasaan terhadap kaidah-kaidah bahasa Arab menjadi hal yang fundamental 

dalam proses tadabbur.  

Keempat, kaidah tentang balāġah al-Qur’ān. kelompok kaidah keempat 

mencakup ilmu balāghah, yaitu ilmu tentang retorika atau keindahan bahasa. 

Dalam konteks Al-Qur’an, balāghah menunjukkan kemampuan bahasa ilahiah 

dalam menyampaikan pesan-pesan dengan gaya bahasa yang tinggi dan penuh 

makna. Pemahaman terhadap aspek retoris ini sangat penting untuk menangkap 

nuansa makna yang mendalam dalam ayat-ayat Al-Qur’an.  

Kelima, kaidah tentang ijtihād dalam memahami ayat-ayat tertentu. Kelompok 

kaidah kelima membahas peran ijtihād, yaitu upaya maksimal seorang ahli dalam 

menggali makna suatu ayat, khususnya dalam hal yang tidak dijelaskan secara 

eksplisit. Secara terminologis, mayoritas ulama uṣūl al-fiqh mendefinisikan ijtihād 

sebagai pencurahan seluruh kemampuan seorang ahli fikih untuk memperoleh 

pemahaman terhadap hukum syariat yang bersifat ẓannī (dugaan kuat). Kelima 

kategori pokok ini membawahi kaidah-kaidah turunan masing-masing, yang 

secara keseluruhan berfungsi untuk membantu proses tadabbur ayat-ayat Al-

Qur’an secara sistematis, mendalam, dan komprehensif.21 

D. Penerapan Kaidah ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah dalam Tadabbur Al-Qur’an 
Implementasi metodologi yang diusung oleh ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah 

memosisikan kontemplasi terhadap ayat-ayat Allah sebagai aktivitas intelektual yang 

memiliki derajat kemuliaan tertinggi. Bagi beliau, proses tadabbur bukan sekadar 

kegiatan spiritual biasa, melainkan instrumen paling valid untuk menggali fondasi 

pokok agama (uṡūl ad-dīn) serta membedah kerangka argumentasi di dalamnya 

secara mendalam. Penekanan utama Habannakah terletak pada tujuan teleologis dari 

diturunkannya wahyu, yakni agar manusia melakukan perenungan mendalam 

terhadap pesan-pesan Tuhan.22 Dengan demikian, memperlakukan Al-Qur’an hanya 

sebagai objek glorifikasi lahiriah atau bahkan menjauhkan diri dari esensi maknanya 

merupakan bentuk pengingkaran terhadap tujuan fundamental diturunkannya kitab 

suci tersebut. 

 
21 Robchatul Izzah, “Kaidah Tadabur Menurut Abd Al-Rahman Habannakah Dan Aplikasinya Dalam Tafsir 
Maarij al-Tafakkur Wa Daqaiq al-Tadabbur” (Bachelor Thesis, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel 
Surabaya, 2020), http://digilib.uinsa.ac.id/44624/. 
22 ‘Abd ar-Raḥmān Ḥasan Ḥabannakah, Qawā’id at-Tadabbur al-Amṡal (Damaskus: Dār al-Qalam, 1980), 
hlm. 3. 



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah’s Tadabbur Rules 
 

 
46  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 
 

Jika merujuk pada kaidah tadabbur Ḥabannakah sebelumnya, berikut beberapa 

contoh penerapan prinsip tadabbur tersebut dalam Al-Qur’an. Firman Allah dalam QS. 

Al-Isrā’/17: 23: 

ا رَبُّكَ  وَقَضٰى﴿ ۞ 
َّ
ل
َ
ا ا آْ  تَعْبُدُوْْٓ

َّ
وَالدَِيْنِ  اِيَّاهُ  اِل

ْ
ا اِحْسٰنًا   وَبِال غَنَّ  اِمَّ

ُ
كِبَرَ  عِنْدَكَ  يَبْل

ْ
حَدُهُمَآْ ال

َ
وْ  ا

َ
هُمَا ا

ٰ
ا  كِل

َ
  فَل

ْ
 تَقُل

هُمَآْ
َّ
   ل

ف 
ُ
ا ا

َ
ل   تَنْهَرْهُمَا وَّ

ْ
هُمَا وَقُل
َّ
ا ل

ً
رِيْمًا قَوْل

َ
 ﴾ ٢٣ ك

“Tuhanmu telah memerintahkan agar kamu jangan menyembah selain Dia dan 
hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah seorang di antara keduanya atau 
kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam pemeliharaanmu, maka sekali-kali 
janganlah engkau mengatakan kepada keduanya perkataan “ah” dan janganlah 
engkau membentak keduanya, serta ucapkanlah kepada keduanya perkataan yang 
baik.” 

Terkait ayat ini dikatakan bahwa seorang anak jika ingin berbakti kepada orang 

tua maka harus berbuat baik secara langsung, bukan dengan perantara. Maka tidak 

ada istilah seorang anak menitipkan orang tuanya ke panti jompo. Ini berdasarkan 

firman Allah subḥānahu wa ta’ālā yang redaksinya menggunakan huruf bā’ (wa bil-

wālidaini iḥsānan) ukan menggunakan huruf lām. Huruf bā’ yang diistilahkan dengan 

iltiṡāq artinya menempel atau menunjukkan kedekatan, sehingga pekerjaannya harus 

langsung tanpa perantara, seperti juga firman Allah tentang rukun wudhu yang ke-4 

(membasuh atau menyapu kepala) redaksinya: ‘wamsahū biru’ūsikum’ sehingga 

mayoritas ulama sepakat bahwa menyapu atau membasuh kepala ketika wudhu itu 

harus dilakukan dengan tangan sendiri, bukan menggunakan bantuan tangan orang 

lain, atau alat bantu lainnya. Begitulah berbuat baik kepada kedua orang tua idealnya 

dilakukan langsung oleh anak-anaknya.23 Penjelasan di atas jika merujuk pada kaidah 

tadabbur Ḥabannakah maka termasuk dalam kaidah tentang luġah al-Qur’ān, dimana 

penjelasan hikmah ayat tersebut bisa diambil dari analisis kebahasaan yang 

tercantum dalam ayat.  

Apabila ditinjau dari perspektif pedagogis, substansi ayat tersebut 

merepresentasikan internalisasi nilai-nilai adab dan integritas moral terhadap orang 

tua. Esensi dari pesan ini menekankan pada kewajiban berbakti secara komprehensif, 

yang mencakup kehalusan dalam bertutur kata, komitmen untuk memberikan 

pengabdian terbaik, serta dukungan spiritual melalui doa yang berkelanjutan. Dalam 

tataran praktis, nilai-nilai ini termanifestasi melalui sikap sabar saat merawat 

mereka, menjaga diri agar tidak melukai perasaan mereka, mengedepankan 

kesantunan, serta memosisikan diri dengan penuh kerendahhatian (tawāḍu’), baik 

saat mereka masih hidup maupun setelah wafat.24 Lebih lanjut, kerangka nilai ini 

 
23 Ahmad Juraidi, Tafsir Kehidupan: Untuk Hari Esok yang Lebih Baik (t.k.p.: Maghza Pustaka, 2024). 
24 Husnan Sulaiman dan Aceng Saepulloh, “Nilai-Nilai Edukatif Qur’an Surah Al-Israa’ Ayat 23-24 Tentang 
Akhlak Kepada Orangtua Dan Implikasinya Terhadap Karakter Religius Siswa,” MASAGI : Jurnal Pendidikan 
Agama Islam 2, no. 2 (Januari 2024): 1–10, https://doi.org/10.37968/masagi.v2i2.295. 



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  47 

memiliki relevansi kuat dalam ekosistem pendidikan karakter di pesantren, di mana 

prinsip birrul walidain tersebut ditransformasikan ke dalam relasi antara santri dan 

guru yang dipandang sebagai representasi orang tua di lingkungan pendidikan. 

Contoh penerapan kaidah Ḥabannakah dalam tadabbur Al-Qur’an bisa dilihat 

dalam firman Allah berikut, yaitu QS. Al-Mā’idah/5: 8: 

يُّهَا﴿
َ
ذِيْنَ   يٰٓا

َّ
مَنُوْا  ال

ٰ
وْنُوْا  ا

ُ
امِيْنَ   ك ِ   قَوَّ ٰ قِسْطِ    شُهَدَاۤءَ   لِلِ

ْ
ا  بِال

َ
مْ   وَل

ُ
رِمَنَّك نُ   يَجْ

ٰ
ٰٓى  قَوْم    شَنَا ا  عَل

َّ
ل
َ
وْا  ا

ُ
وْا    تَعْدِل

ُ
  هُوَ   اِعْدِل

قْرَبُ 
َ
ٌۢ الِٰلَ  اِنَّ   الِٰلَ  وَاتَّقُوا  لِلتَّقْوٰى   ا وْنَ  بِمَا خَبِيْر 

ُ
 ﴾ ٨ تَعْمَل

“Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak (kebenaran) karena Allah 
(dan) saksi-saksi (yang bertindak) dengan adil. Janganlah kebencianmu terhadap suatu 
kaum mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlakulah adil karena (adil) itu lebih 
dekat pada takwa. Bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Mahateliti terhadap 
apa yang kamu kerjakan.” 

Ayat tersebut menegaskan bahwa penegakan kebenaran harus dilandasi 

keikhlasan karena Allah subḥānahu wa ta’ālā, bukan demi meraih popularitas atau 

pengaruh sosial. Selain tuntutan untuk berlaku adil, orang-orang beriman juga 

didorong untuk membangun kolaborasi dengan individu yang memiliki komitmen 

serupa. Melalui pengorganisasian yang matang, upaya penegakan kebenaran tersebut 

dapat dikelola secara lebih sistematis dan profesional. Hal ini sebagaimana Firman 

Allah dalam al-Quran Surat al-Taubah ayat 119: 

يُّهَا﴿
َ
ذِيْنَ  يٰٓا

َّ
مَنُوا ال

ٰ
وْنُوْا الِٰلَ  اتَّقُوا ا

ُ
 ﴾ ١١٩  الصٰدِقِيْنَ  مَعَ  وكَ

“Hai orang-orang yang beriman bertakwalah kepada Allah, dan hendaklah kamu 
bersama orang-orang yang benar” 

Aya ini berisi penegasan perintah jujur dan teguh dalam kejujuran karena perilaku 

jujur akan membawa keselamatan dari berbagai kebinasaan, dan sebagaimana 

dikutip Imam Aḥmad dari Ibn Mas’ūd raḍiyallāhu ‘anhu bahwa Rasulullāh ṣallāllāhu 

‘alaihi wa sallam bersabda bahwa, “Kejujuran itu membawa kepada kebaikan dan 

kebaikan itu membawa ke surga.”¹¹ Seorang muslim harus berkata dengan benar, 

karena perkataan yang benar itu merupakan bagian dari ketakwaan seorang hamba 

kepada Allah sebagaimana firman Allah dalam QS. An-Nisā'/4: 9: 

يَتَّقُوا ...﴿
ْ
وْا  الِٰلَ  فَل

ُ
يَقُوْل

ْ
ا وَل

ً
 ﴾  ٩ سَدِيْدًا قَوْل

“… oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa kepada Allah dan hendaklah mereka 
mengucapkan Perkataan yang benar.”25 

Penjelasan dalam ayat ini jika merujuk pada kaidah Ḥabannakah maka termasuk 

dalam penggunaan kaidah tentang mauḍū’ al-Qur’ān dan munāsabah. Dimana kaidah 

 
25 Bukhari Is dan Suryatik, Pendidikan Kejujuran dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (t.k.p.: Penerbit 
Adab, 2024), hlm. 24. 



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah’s Tadabbur Rules 
 

 
48  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 
 

ini berkaitan dengan tema atau topik dalam Al-Qur’an (mauḍū’ al-Qur’ān) serta 

keserasian antar ayat atau surat (munāsabah) sebagai mana yang diperlihatkan 

dalam penjelasan di atas. 

Dalam perspektif pendidikan, ayat ini mengandung nilai-nilai karakter esensial 

yang meliputi kebenaran, keikhlasan, ketakwaan, dan keadilan.26 Di lingkungan 

pesantren, nilai-nilai tersebut menuntut santri untuk menjadi pribadi yang jujur dan 

profesional semata-mata karena Allah subḥānahu wa ta’ālā. Ketulusan dalam beramal 

menjadi prioritas utama agar setiap tindakan terbebas dari motif mencari pujian 

manusia. Selain itu, dimensi ketakwaan meniscayakan hubungan spiritual yang kuat 

dengan Sang Pencipta sekaligus kemampuan untuk bersikap proporsional dalam 

segala urusan. Terakhir, prinsip keadilan harus ditegakkan secara objektif terhadap 

siapa pun tanpa terpengaruh oleh ikatan kekeluargaan maupun sentimen pribadi. 

Kesimpulan 
Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa pendidikan 

karakter berbasis tadabbur Al-Qur’an dengan pendekatan kaidah ‘Abd ar-Raḥmān 

Ḥabannakah menawarkan solusi metodologis yang relevan untuk dikembangkan di 

lingkungan pesantren. Melalui penerapan kaidah-kaidah luġah dan munāsabah pada QS. 

Al-Isrā’/17: 23 dan QS. Al-Mā’idah/5: 8, penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan 

Ḥabannakah efektif dalam mengekstrak nilai-nilai Qur’ani seperti birr al-

wālidain (berbakti kepada orang tua), keadilan, dan ketakwaan serta membuka ruang 

penghayatan yang mendalam bagi santri. Integrasi antara kaidah tadabbur yang 

sistematis, nilai-nilai pesantren, dan tujuan pendidikan karakter tidak hanya 

memperkaya dimensi kognitif-tekstual, tetapi juga membentuk karakter santri yang 

reflektif, berakhlak mulia, dan memiliki integritas sosial. 

Namun, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Pertama, kajian ini bersifat 

kepustakaan sehingga analisis yang dihasilkan masih berupa konstruksi teoretis dan 

belum diuji secara empiris dalam dinamika nyata di pesantren. Kedua, fokus analisis 

hanya pada dua ayat tertentu, meskipun representatif, belum mencakup keluasan 

kandungan Al-Qur’an dalam pendidikan karakter. Ketiga, penerapan kaidah Ḥabannakah 

dalam penelitian ini baru menyentuh aspek luġah dan munāsabah, sementara kaidah lain 

seperti asbāb an-nuzūl, balāġah, dan ijtihād dapat dieksplorasi lebih lanjut. 

Oleh karena itu, penelitian lanjutan sangat direkomendasikan untuk melaksanakan 

penelitian lapangan (field research) guna menguji efektivitas model tadabbur berbasis 

kaidah Ḥabannakah dalam praktik nyata di pesantren, termasuk respons santri dan 

kendala implementasinya. Penelitian dengan ekspansi cakupan ayat juga diperlukan 

 
26 Eric Kisswanto dan Fitroh Hayati, “Nilai - Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Al-Qur’an Surat Al-Maidah Ayat 
8,” Bandung Conference Series: Islamic Education 3, no. 1 (Januari 2023): 153–58, 
https://doi.org/10.29313/bcsied.v3i1.6365. 



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  49 

dengan menerapkan kerangka yang sama pada lebih banyak ayat yang terkait dengan 

nilai karakter lain, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan toleransi. Pengembangan 

modul atau panduan praktis bagi para ustadz/ustadzah di pesantren juga akan 

bermanfaat untuk mengintegrasikan kaidah tadabbur Ḥabannakah ke dalam kegiatan 

pembelajaran, baik di dalam kelas maupun dalam pembinaan asrama. 

Dengan demikian, integrasi tadabbur Al-Qur’an ala Ḥabannakah ke dalam ekosistem 

pesantren tidak hanya berpotensi memperkuat fondasi karakter santri, tetapi juga 

membuka ruang inovasi metodologis dalam pendidikan Islam yang relevan dengan 

tantangan zaman. 

Daftar Pustaka 
Adkha, Muhammad Dawil. “Autentisitas Kaidah Tadabur: Studi Analisis Qawa’id al-

Tadabbur al-Amsal Karya Abdurrahman Habannakah.” Bachelor Thesis, 
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2021. 
http://digilib.uinsa.ac.id/47075/. 

Aman, Moh. “KONSEPSI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS AL-QUR’AN.” Tadarus 
Tarbawy : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 1, no. 2 (November 2019). 
https://doi.org/10.31000/jkip.v1i2.2015. 

Bungin, Burhan. Metodologi Penelitian Kuantitatif. Cet. II. Jakarta: Kencana, 2017. 

Diansyah, Akmal, dan Subarkah Yudi Waskito. “Kajian Tematik Tadabbur QS. Al-Ashr.” 
Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (Juni 2023): 8–15. 
https://doi.org/10.62109/ijiat.v4i1.34. 

Ḥabannakah, ‘Abd ar-Raḥmān Ḥasan. Qawā’id at-Tadabbur al-Amṡal. Damaskus: Dār al-
Qalam, 1980. 

Hariyanto, Didik, dan Nur Arrizkin Nafish. “Peran Dan Karakter Ayah Dalam Pendidikan 
Anak Menurut Tafsir Surah Yusuf.” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, 
no. 1 (Juni 2025): 71–78. https://doi.org/10.62109/ijiat.v6i1.196. 

Hasan, dan Muhammad Ali. Metodologi Studi Islam. T.k.p.: Gaya Media Pratama, 2005. 

Helaluddin, dan Hengki Wijaya. Analisis Data Kualitatif: Sebuah Tinjauan Teori & Praktik. 
Sekolah Tinggi Theologia Jaffray, 2019. 

Is, Bukhari dan Suryatik. Pendidikan Kejujuran dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam. 
T.k.p.: Penerbit Adab, 2024. 

Ismail, Muhammad. Menalar Makna Berpikir dalam Al-Qur’an: Pendekatan Semantik 
terhadap Konsep Kunci al-Qur’an. Ponorogo: Unida Gontor Press, 2022. 

Izzah, Robchatul. “Kaidah Tadabur Menurut Abd Al-Rahman Habannakah Dan 
Aplikasinya Dalam Tafsir Maarij al-Tafakkur Wa Daqaiq al-Tadabbur.” Bachelor 



Fostering Character Education in Pesantren: An Analysis of ‘Abd ar-Raḥmān Ḥabannakah’s Tadabbur Rules 
 

 
50  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 
 

Thesis, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2020. 
http://digilib.uinsa.ac.id/44624/. 

Juraidi, Ahmad. Tafsir Kehidupan: Untuk Hari Esok yang Lebih Baik. T.k.p.: Maghza 
Pustaka, 2024. 

Kisswanto, Eric, dan Fitroh Hayati. “Nilai - Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Al-Qur’an Surat 
Al-Maidah Ayat 8.” Bandung Conference Series: Islamic Education 3, no. 1 (Januari 
2023): 153–58. https://doi.org/10.29313/bcsied.v3i1.6365. 

Maula, Minnatul, Ma’ruf Wahyu Kawiriyan, dan Ade Naelul Huda. “MADU SEBAGAI 
ALTERNATIF PENGOBATAN JASMANI: Tadabbur Al-Quran Surah Al-Nahl ayat 69 
Perspektif ‘Abdurrahman Habannakah.” Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-Quran dan 
al-Hadis 11, no. 1 (Juni 2023): 74–95. 
https://doi.org/10.24235/diyaafkar.v11i1.12358. 

Mulyazir. “Konsep Tadabbur Al-Qur’an ‘Abdurrahman Hasan Habannakah (Dari 
Reflektif-Teoritis ke Praksis-Implementatif).” Master Thesis, Universitas Sunan 
Kalijaga Yogyakarta, 2025. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/70820/. 

Nurrohim, Ahmad. Ilmu Tafsir. Sukoharjo: Muhammadiyah University Press, 2024. 

Sa’adah, Lailatus. Metode Penelitian Ekonomi dan Bisnis. Jombang: LPPM Universitas KH. 
A. Wahab Hasbullah, 2021. 

Saipullah. Tradisi Pesantren Dalam Pengembangan Pendidikan Karakter. Lampung: 
Kolaborasi Pustaka Warga, 2022. 

Setiawan, Heru. “Metode Tadabbur Al-Qur’an ‘Abd Al-Raḥmān Ḥasan Ḥabankah Dalam 
Kitab Qawā’Id Al-Tadabbur Al-Amthal Li Kitāb Allah ‘Azza Wa Jalla Dan 
Aplikasinya Dalam Tafsir Ma‘Ārij Al-Tafakkur Wa Daqā’Iq Al-Tadabbur.” Master 
Thesis, Institut Agama Islam Negeri Tulungagung, 2019. 
http://repo.uinsatu.ac.id/19200/. 

Shihab, Muhammad Quraish. Metodologi Tafsir Al-Quran: Dari Tematik Hingga Maqashidi. 
Ciputat: Lentera Hati, 2025. 

Simanjuntak, Bungaran Antonius, dan Soejidto Sosrodiharjo. Metode Penelitian Sosial. 
Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014. 

Sulaiman, Husnan, dan Aceng Saepulloh. “Nilai-Nilai Edukatif Qur’an Surah Al-Israa’ Ayat 
23-24 Tentang Akhlak Kepada Orangtua Dan Implikasinya Terhadap Karakter 
Religius Siswa.” MASAGI : Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (Januari 2024): 
1–10. https://doi.org/10.37968/masagi.v2i2.295. 

Umar, Nasaruddin. Psikologi Al-Qur’an. T.k.p.: Amzah, 2009. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004. 



Saleh, Rahmawati, An-Nafi’, Huda 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  51 

 


