
Izzatuna, Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir  
https://jurnal.stiuwm.ac.id/Izzatuna  
ISSN: 2961-919X (online) & 3031-2876 (print) 
 
DOI: 10.62109/ijiat.v6i2.204 
Vol. 6, No. 2, December 2025, Pg. 19 - 36 
Received: 23 – 10 – 2025     Approved: 1 – 12 -2025    Published: 31 – 12 – 2025 

19 

Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical 
Analysis 

Bimba Valid Fathony1* 
1 Program Doktoral Studi Islam, Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto, Indonesia 

*bimbavalid06.bv@gmail.com 

Abstrak 
Ibn Kaṡīr (w. 774 H) merupakan seorang mufassir besar yang dikenal melalui karya tafsir 
monumentalnya, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Salah satu ciri khas tafsirnya adalah sikap selektif dan 
penuh kehati-hatian terhadap kisah-kisah isrā’īliyyāt. Penelitian ini menghadirkan kebaruan 
dengan menelaah secara deskriptif dan kritis bagaimana Ibn Kaṡīr menanggapi riwayat 
isrā’īliyyāt melalui pendekatan sistematis dan objektif. Dalam tafsirnya, ditemukan tiga tipologi 
sikap yang ia gunakan, yaitu penerimaan, tawaqquf, dan penolakan. Penelitian ini menggunakan 
metode kualitatif dengan jenis penelitian pustaka (library research). Hasil utama menunjukkan 

bahwa Ibn Kaṡīr memberikan kritik dan komentar terhadap kisah tafsir QS. ā Ṣ ḍ/38: 34. Ia juga 
menolak serta tidak membenarkan kisah tertentu, seperti pada interpretasi surah  
QS. al-Baqarah/2: 67 mengenai Nabi Mūsā dan Bānī Isrā’īl. Namun, terdapat pula kisah yang luput 
dari penilaiannya, misalnya ketika menafsirkan QS. An-Nisā’/4: 1. Berdasarkan temuan, dapat 
disimpulkan bahwa masuknya riwayat isrā’īliyyāt dalam tafsir Al-Qur’ān berāwāl dāri interāksi 
budaya antara bangsa Arab dan kaum Yahudi. Respons Ibn Kaṡīr terhadap riwayat isrā’īliyyāt 
menunjukkan sikap kritis dan berhati-hati. Walaupun ia menyertakan sebagian riwayat 
isrā’īliyyāt, ia tetap menolak dan mengkritik riwayat yang tidak sesuai dengan prinsip ajaran 
Islam. Pendekatan ini menegaskan keseimbangan antara transmisi dan evaluasi kritis dalam 
tafsirnya. 
Kata kunci : Ibn Kaṡīr; sikap; riwayat isrā’īliyyāt.  

Abstract 
Ibn Kaṡīr (d. 774 H) is recognized as a leading exegete through his monumental work Tafsīr al-
Qur’ān al-‘Aẓīm. A defining characteristic of his tafsīr is his cautious engagement with isrā’īliyyāt 
accounts. This study critically examines his treatment of such narrations using a descriptive and 
systematic approach. Three typologies of response emerge: acceptance, suspension (tawaquf), and 
rejection. Employing qualitative methodology, this research is conducted as library-based inquiry. 
The findings highlight Ibn Kaṡīr’s critical stance in his commentary on QS. Ṣāḍ/38: 34, where he 
challenges certain reports. He also explicitly rejects accounts in the interpretation of QS. al-
Baqarah/2: 67 concerning Moses and the Children of Israel. Conversely, some narrations remain 
unassessed, as seen in his exegesis of QS. An-Nisā’/4: 1. The study concludes that the presence of 
isrā’īliyyāt in Qur’anic exegesis reflects cultural interaction between Arabs and Jews. Ibn Kaṡīr’s 
response demonstrates methodological rigor: while he occasionally incorporates isrā’īliyyāt 
narrations, he consistently critiques and rejects those deemed incompatible with Islamic principles. 
His approach underscores a balance between transmission and critical evaluation, positioning his 
tafsīr as both cautious and discerning in addressing external narrative traditions. 
Keywords: Ibn Kaṡīr; stance; narration of isrā’īliyyāt. 

  



Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical Analysis 
 

 
20  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

  Pendahuluan 
Dalam kajian tafsir Al-Qur’ān, sālāh sātu isu yāng sering menārik perhātiān ādālāh 

keberadaan kisah-kisah isrā’īliyyāt, yakni riwayat yang berasal dari tradisi Yahudi dan 

Kristen. Kisah-kisah ini banyak masuk ke dalam literatur tafsir Islam, terutama dalam 

penafsiran ayat-ayat yang bersifat naratif (qaṣaṣ al-anbiyā’) atau kisah umat terdahulu 

yang tidak dijelaskan secara rinci dalam Al-Qur’ān. Kehādirān isrā’īliyyāt sering 

menimbulkan kontroversi, baik dari segi validitas maupun dari dampaknya terhadap 

kemurnian ajaran Islam. 

Abū āl-Fidā’ Ibn Kaṡīr (w. 774 H), seorāng mufāssir besār, dikenāl melālui kāryā tāfsir 

monumentalnya Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Ia menempati posisi penting dalam sejarah 

ilmu tafsir karena pendekatannya yang kritis dan berbasis pada riwayat sahih. Salah satu 

ciri khas tafsir Ibn Kaṡīr ādālāh sikāp selektif dān hāti-hati terhadap kisah-kisah 

isrā’īliyyāt. Dalam banyak tempat, ia tidak hanya menyampaikan riwayat tersebut, tetapi 

juga mengomentari keabsahannya, bahkan menolaknya jika bertentangan dengan Al-

Qur’ān, Ṣunnāh, ātāu ākāl sehāt.1 

Sebagai bahan perbandingan dengan penelitian terdahulu, peneliti meninjau 

beberapa karya. Pertama, jurnal yang ditulis oleh El-Karimah (2024) menjelaskan bahwa 

kisah isrā’īliyyāt terdiri dari berbagai jenis yang dapat dilihat dari segi keabsahan narasi, 

kesesuaian dengan syariat Islam, serta tema yang terkandung di dalamnya. Aturan 

meriwayatkan isrā’īliyyāt adalah; apabila sesuai dengan syariat Islam maka dapat 

diterima, jika bertentangan maka dianggap kebohongan dan tidak boleh disampaikan, 

meskipun masih dapat disebutkan dengan penjelasan posisinya.2 Kedua, penelitian Alfiah 

(2010) menunjukkan bahwa Ibn Kaṡīr tidāk hānyā mengumpulkān informāsi sejārāh, 

tetapi juga berusaha menilai kualitas riwayat meskipun tidak semua mendapat kritik 

darinya.3 Ketiga, tesis Manggabarani (2023) menegaskan bahwa Ibn Kaṡīr sāngāt 

memperhatikan kesesuaian riwayat isrā’īliyyāt dengan syariat Islam, bahkan memilih 

untuk tidak meriwayatkan kisah yang secara eksplisit bertentangan dengan prinsip 

ajaran Islam, seperti kisah godaan Nabi Yūsuf oleh istri al-‘Azīz, demi menjaga ‘iṣmah 

Nabi.4 

Penelitian terdahulu cenderung hanya mendeskripsikan keberadaan isrā’īliyyāt dan 

posisinya dalam tafsir Ibn Kaṡīr, serta membatasi kajian pada fungsinya sebagai bahan 

tambahan tanpa penjelasan mendalam tentang sikap kritis Ibn Kaṡīr. Penelitian ini 

 
1 Ahmad Anis dan Ahmad Marjanuddin Al-Qowiy, “Konsep Iḍlāl Dālām Tāfsir Ibn Kāṡīr,” Izzatuna: Jurnal 
Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (Juni 2020): hlm. 32, https://doi.org/10.62109/ijiat.v1i1.16. 
2 Mia Fitriah El-Kārimāh, “Ad-Dakhil Dalam Tafsir: Metode Dan Aplikasi Kritik Tafsir Ibnu Katsir Terhadap 
Isrāiliyāt,” Alashriyyah 10, no. 2 (Oktober 2024): hlm. 135-146, 
https://doi.org/10.53038/alashriyyah.v10i2.199. 
3 Nur Alfiāh, “Isrāiliyyāt Dālām Tāfsir Ath-Thabari Dan Ibnu Katsir (Sikap Ath-Thabari dan Ibnu Katsir 
Terhādāp Penyusupān Isrāiliyyāt Dālām Tāfsirnyā)” (Bāchelor Thesis, Universitās Islām Negeri Ṣyārif 
Hidayatullah Jakarta, 2010). 
4 A. Umār Ṣyām Mānggābārāni, “Isrāiliyyāt dālām Kisāh Nābi Yusuf ā.s. Perspektif Ibnu Kātsir” (Māster 
Thesis, Institut PTIQ Jakarta, 2023). 



Fathony 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  21 

berbeda karena menitikberatkan pada kajian deskriptif-kritis yang mengulas sikap Ibn 

Kaṡīr dalam menerima, menolak, atau memberi komentar terhadap riwayat isrā’īliyyāt 

dari berbagai domain naratif secara sistematis. Dengan demikian, penelitian ini mengisi 

kekosongan (gap research) berupa analisis metodologis dan evaluasi kritis yang belum 

banyak disentuh sebelumnya, memberikan kontribusi baru dalam studi tafsir dan kritik 

sumber dalam ilmu Al-Qur’ān, serta membedah kategori dan respons Ibn Kaṡīr terhadap 

riwayat isrā’īliyyāt secara lebih komprehensif dan objektif. 

Isrā’īliyyāt merupakan materi tafsir yang dikutip Ibn Kaṡīr dari tradisi Yahudi dan 

Kristen, yang penting untuk dianalisis agar memahami sikap dan kriterianya dalam 

menerima atau menolak riwayat tersebut. Pembahasan ini penting untuk mengetahui 

bagaimana Ibn Kaṡīr melakukan penilaian kritis dan seleksi agar tafsirnya tetap otentik 

dan sesuai ajaran Islam. Penelitian ini berupaya memperjelas posisi isrā’īliyyāt dalam 

ilmu tafsir, terutama dalam memahami bagaimana Ibn Kaṡīr menggunakannya sebagai 

pelengkap penjelasan, bukan sebagai dasar utama penafsiran. Penelitian ini juga 

memberikan kontribusi pada studi tafsir klasik dan metode kritik sumber, serta 

memperkuat metodologi kritik dalam studi keislaman dengan menunjukkan bagaimana 

Ibn Kaṡīr secara sistematis menilai riwayat isrā’īliyyāt dengan sikap selektif dan moderat 

tanpa menolaknya mentah-mentah. 

 Ibn Kaṡīr mengoperasionalkan penilaian isrā’īliyyāt pada domain naratif yang 

berbeda dengan cara yang selektif dan kritis. Ia membagi riwayat isrā’īliyyāt ke dalam 

tiga kategori utama: Pertama, isrā’īliyyāt yang dimasukkan dalam tafsirnya lalu dikritik 

dan dikomentari secara mendalam terkait kebenarannya. Ibn Kaṡīr menilai dan 

mengevaluasi riwayat tersebut sesuai dengan kaidah Islam, menolak yang bertentangan, 

dan memperbaiki atau menolak narasi yang tidak sesuai. Kedua, isrā’īliyyāt yang 

dimasukkan tanpa memberikan pembenaran atau komentar sekaligus disalahkan 

(ditolak). Riwayat seperti ini dianggap tidak dapat dijadikan dasar dalam tafsir karena 

kelemahan sanad atau isi yang bertentangan dengan ajaran Islam. Ketiga, isrā’īliyyāt yang 

dimasukkan tanpa komentar atau kritik. Ini biasanya sebagai tambahan informasi tetapi 

bukan dalil atau dasar tafsir, sehingga terbatas fungsinya.5 

Metode ini menunjukkan sikap moderat dan kehati-hatian Ibn Kaṡīr, dengan tidak 

menerima isrā’īliyyāt secara mentah-mentah namun juga tidak menolaknya secara total. 

Ia mempertimbangkan kualitas sanad dan kesesuaian isi riwayat dengan syariat Islam 

sebelum memutuskan penerimaan atau penolakannya. Dalam domain naratif yang 

berbeda, pendekatan ini memungkinkan Ibn Kaṡīr menjaga kredibilitas tafsirnya 

sekaligus mengakomodasi tradisi budaya dan sejarah yang terkandung dalam isrā’īliyyāt 

untuk memperkaya penafsiran Al-Qur'an tanpa menyimpang dari prinsip Islam. 

Berangkat dari latar belakang di ātās peneliti tertārik mengāngkāt sebuāh judul “Respons 

 
5 Miftāh H. Yusufpāti, “Ini Mengāpā Ibnu Kātsir Memāsukkān Kisāh-Kisāh Isrāiliyyāt dālām Tāfsirnyā,” 
SINDOnews Internasional, 23 Oktober 2023, https://kalam.sindonews.com/read/1233093/70/ini-
mengapa-ibnu-katsir-memasukkan-kisah-kisah-israiliyyat-dalam-tafsirnya-1698048653. 



Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical Analysis 
 

 
22  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

Ibn Kaṡīr terhadap Riwayat Isrā’īliyyāt: Suatu Kajian Deskriptif-Kritis”. Batasan analisis 

dalam penelitian ini yaitu berfokus pada kisah tafsir QS. Ṣād/38: 34, QS. Al-Baqarah/2: 

67, dan QS. An-Nisā’/4: 1.  

Pertanyaan utama yang menjadi fokus penelitian ini berkaitan dengan bagaimana Ibn 

Kaṡīr merespons riwāyāt isrā’īliyyāt dalam karya tafsirnya. Penelitian ini berupaya 

menelaah secara mendalam sikap Ibn Kaṡīr terhādāp riwāyāt-riwayat tersebut, baik 

dalam bentuk penerimaan, penolakan, maupun pemberian catatan kritis. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya menyoroti sejauh mana riwayat isrā’īliyyāt 

diakomodasi dalam tafsir Ibn Kaṡīr, tetāpi jugā menekānkān kriteriā yāng iā gunākān 

sebagai landasan dalam menentukan validitas dan relevansi riwayat tersebut. Analisis 

terhadap kriteria ini diharapkan dapat memberikan gambaran yang lebih jelas mengenai 

metodologi Ibn Kaṡīr dālām menyāring riwāyāt isrā’īliyyāt, sekaligus memperlihatkan 

kontribusinya dalam menjaga otoritas tafsir dari pengaruh riwayat yang dianggap lemah 

atau tidak sahih. 

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif. Jenis 

penelitian yang dipilih adalah penelitian pustaka (library research), yang berfokus pada 

pengumpulan dan analisis data dari literatur yang relevan. Sumber data utama terdiri 

dari karya-karya tafsir klasik, khususnya Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibn Kaṡīr, sertā 

buku, jurnal, dan artikel akademik yang membahas isrā’īliyyāt dan metodologi tafsir. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran sistematis terhadap 

sumber primer dan sekunder. Sumber primer mencakup teks tafsir Ibn Kaṡīr, sedāngkān 

sumber sekunder berupa penelitian terdahulu, artikel ilmiah, dan referensi akademik 

yang mendukung analisis. Data yang diperoleh kemudian diklasifikasikan berdasarkan 

tema, seperti kategori riwayat isrā’īliyyāt, sikap Ibn Kaṡīr terhādāp riwāyāt tersebut, 

serta prinsip metodologis yang ia gunakan. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif-kritis. Peneliti 

mendeskripsikan informasi yang ditemukan dalam literatur, kemudian 

menginterpretasikan sikap Ibn Kaṡīr secārā sistemātis. Proses ānālisis melibātkān 

identifikasi pola penerimaan, penolakan, atau sikap tawaqquf terhadap riwayat 

isrā’īliyyāt. Selanjutnya, peneliti membandingkan temuan dengan prinsip tafsir yang 

berlaku dalam tradisi Islam, sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih 

komprehensif mengenai metodologi Ibn Kaṡīr. 

Dengan demikian, metode penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan data literatur, 

tetapi juga menekankan analisis kritis terhadap sikap Ibn Kaṡīr. Pendekātān ini 

diharapkan mampu memberikan gambaran yang objektif mengenai posisi isrā’īliyyāt 

dalam tafsirnya, sekaligus memperkuat kontribusi penelitian terhadap studi tafsir klasik 

dan metodologi kritik sumber dalam ilmu Al-Qur’ān. 



Fathony 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  23 

Hasil dan Pembahasan 
A. Riwayat Isrā’īliyyāt dan Perkembangannya 

 Dari segi bahasa, istilah isrā’īliyyāt adalah bentuk jamak. Bentuk tunggalnya 

berasal dari isrā’īliyyah, yang merujuk kepada Bānī Isrā’īl (keturunan Isrā’īl). Istilah 

isrā’īliyyah adalah kata yang dikaitkan dengan Israil, yang berasal dari bahasa Ibrani, 

di mana Isrā berarti hamba dan Īl berarti Tuhan atau Allah. Bānī Isrā’īl adalah 

keturunan Nabi Ya’qūb ‘alaihissalām yang berkembang hingga ke Nabi Mūsā 

‘alaihissalām dan seterusnya nabi-nabi yang silih berganti hingga keturunan terakhir 

yaitu Nabi Īsā ‘alaihissalām. Sejak beberapa waktu yang lalu, keturunan Nabi Yā’qūb 

atau Bani Israil dikenal dengan sebutan Yahudi.6 Israil erat kaitannya dengan Nabi 

Yā’qūb ibn Isḥāq ibn Ibrāhīm ‘alaihimussalām, di mana keturunan beliau yang 

berjumlah dua belas disebut Bānī Isrā’īl. 

 Secara istilah, para cendekiawan Islam memiliki pandangan yang berbeda tentang 

apa yang dimaksud dengan isrā’īliyyāt. Muḥammad Ḥusain āż-Żahabī berpendapat 

bahwa makna yang tampak dari isrā’īliyyāt berhubungan dengan dampak 

kebudayaan Yahudi dan Kristen terhadap cara penafsiran Al-Qur’ān. Ceritā yāng 

dimasukkan ke dalam tafsir berasal dari narasi yang merujuk pada sumber-sumber 

Yahudi dan Kristen.7 Di sisi lain, Amīn al-Khūlī mengartikan isrā’īliyyāt sebagai 

informasi yang berasal dari ahli kitab yang menguraikan ayat-ayat Al-Qur’ān. 

Sementara itu, Sayyid Ahmad Khalīl menggambarkan isrā’īliyyāt sebagai narasi yang 

datang dari ahli kitab, baik yang terkait dengan keyakinan mereka maupun yang sama 

sekali tidak berhubungan. Penyebutan isrā’īliyyāt yang berkaitan dengan Yahudi 

terjadi karena para naratornya/perawi datang dari kelompok mereka yang telah 

memeluk agama Islam. 

 Para ulama sepakat bahwa yang disebut isrā’īliyyāt berasal dari tradisi Yahudi dan 

Kristen, di mana Yahudi diakui sebagai sumber utama, sesuai dengan arti kata 

isrā’īliyyāt itu sendiri. Abū Syu'bah menyatakan bahwa pengaruh Kristen dalam 

penafsiran sangat minor. Selain itu, dampaknya tidak terlalu mengancam keyakinan 

umat Islam, karena biasanya hanya berkaitan dengan aspek moral, nasihat, dan 

penyucian jiwa.8 

 Formulasi tentang isrā’īliyyāt terus mengalami perubahan di antara para ahli 

tafsir Al-Qur'an dan hadis seiring dengan kemajuan pemikiran. Bahkan, ada pendapat 

di kalangan mereka yang menyatakan bahwa isrā’īliyyāt meliputi informasi yang 

sama sekali tidak memiliki dasar dalam naskah kuno dan hanya merupakan 

manipulasi yang dilakukan oleh musuh Islam yang disisipkan ke dalam tafsir dan 

 
6 Zulkarnaini Abdullah, Yahudi dalam Al-Qur’an (Depok: ElSAQ Press, 2007), hlm. 7. 
7 Muḥammad Ḥusāin āż-Żāhābī, at-Tafsīr wa al-Mufassirūn (Kāiro: Dār āl-Kutub wa al-Hādīṡ, 1976), hm. 
175. 
8 Muḥammad Ḥusāin āż-Żāhābī, Israiliyyat Dalam Tafsir Hadis, Cet. I (Bogor: PT. Pustaka Litera Antar Nusa, 
1993), hlm. 33. 



Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical Analysis 
 

 
24  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

hadis untuk merusak keyakinan umat Islam dari dalam. Meskipun banyak unsur 

isrā’īliyyāt dipengaruhi oleh orang-orang Yahudi, kelompok Kristen juga 

berkontribusi dalam variasi versi isrā’īliyyāt ini. Namun, dalam konteks ini, orang-

orang Yahudi lebih terkenal dan mendominasi, mengingat mereka telah berinteraksi 

lebih lama dengan umat Islam dan ada banyak di antara mereka yang telah memeluk 

Islam. 9 

Orang Arab telah bersosialisasi dengan orang Yahudi lama sebelum Nabi 

Muhammad ṣallāllāhu ‘alaihi wa sallam datang menyebarkan Islam. Terkadang, 

mereka bertanya tentang berbagai hal seperti asal usul alam semesta, misteri yang 

ada dalam penciptaannya, sejarah yang lampau, tokoh-tokoh masa lalu, atau kejadian 

tertentu yang telah terjadi sebelumnya kepada orang Yahudi, sebab mereka memiliki 

wawasan dari Taurat dan kitab-kitab sebelumnya.10  

Kedatangan umat Yahudi dan Kristen ke komunitas Islam, baik sebagai seorang 

muslim atau żimmī, turut mempercepat penyebaran isrā'īliyāt di kalangan umat 

Islam. Sebagai akibatnya, ketika tiba masa pencatatan tafsir Al-Qur'an, banyak 

isrā'īliyāt yang dijadikan bagian dalam tafsir tersebut. Meskipun tidak dianggap 

sebagai dasar hukum atau ajaran, isrā’īliyyāt tersebut sering digunakan sebagai 

referensi, terutama terkait dengan cerita nabi-nabi yang berasal dari Bani Israil. 

Walaupun ada beberapa isrā'īliyāt yang bisa diterima, secara umum, isrā'īliyāt banyak 

mengandung kebohongan serta nilai-nilai yang bertentangan dengan prinsip-prinsip 

Islam.11 

 Orang-orang Yahudi yang memeluk Islam, seperti ‘Abdullāh ibn Ṣālām dān Kā’āb 

al-Aḥbar, masuk agama ini di era pemerintahan Khalifah ‘Umar ibn al-Khaṭṭāb. 

Beberapa sahabat, termasuk Abū Ḥurairah dan Ibn Abbās, pernah mengajukan 

pertanyaan kepada orang-orang Yahudi tersebut mengenai kejadian-kejadian masa 

lalu, namun tidak berkaitan dengan keyakinan. Rasulullah ṣallāllāhu ‘alaihi wa sallam 

menunjukkan sikap yang sangat bijak ketika menerima informasi dari sahabat-

sahabat yang sebelumnya bagian dari ahl al-kitāb. Beliau tidak mengatakan bahwa 

semua yang berasal dari Yahudi itu salah, begitu juga sebaliknya, tidak langsung 

membenarkan informasi tersebut. Beliau mengingatkan untuk selalu waspada saat 

menerima berita. Sebagaimana yang diungkapkan dalam sabdanya: 

للهِّ واماا أنُْزِّلا   لَا تُصاد ِّقُوا أاهْلا الْكِّتاابِّ والَا تُكاذ ِّبوُهُمْ، واقُولُوا: آمانَّا بِِّ
“Janganlah kamu membenarkan  (keterangan) ahl al-kitāb dan jangan pula 
mendustakannya. Tetapi katakanlah ‘ Kami beriman kepada Allah dan kepada apa yang 

 
9 āż-Żāhābī, Israiliyyat Dalam Tafsir Hadis, hlm. 59. 
10 Mānnā’ āl-Qaṭṭān, Mabāhiṡ fī ‘Ulūm al-Qur’ān (t.k.p.: Mānsyūrāt āl-‘Aṣr al-Ḥādīṡ, 1973), hlm. 355. 
11 Shalahuddin Hamid, Study Ulumul Qur’an (Jakarta: Intimedia, 2002), hlm. 350. 



Fathony 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  25 

diturunkan kepada kami...”12 

 Dalam sebuah hadis yang lain, Nabi ṣallāllāhu ‘alaihi wa sallam mengingatkan para 

penyampai informasi atau cerita tersebut untuk tidak menyimpang saat 

menyampaikannya. 

هُ مِّنا والاوْ  عانّ ِّ  ب ال ِّغُوا   دًا ف الْي ات اب اوَّأْ ماقْعادا آياةً واحاد ِّثوُا عانْ بانِّّ إِّسْراائِّيلا والَا حاراجا وامانْ كاذابا عالايَّ مُت اعام ِّ
 النَّارِّ 

“Sampaikanlah dariku walaupun hanya satu ayat. Dan ceritakanlah dari Bānī Isrā’īl 
karena yang demikian itu tidak dilarang. Tetapi barang siapa yang berdusta atas 
namaku dengan sengaja, bersiap-siaplah menempati tempatnya di neraka.” 13 

 Ketika para ahl al-kitāb masuk ke dalam agama Islam, mereka juga turut 

membawa pengetahuan keagamaan mereka yang berbentuk narasi dan cerita-cerita 

agama. Saat mereka menjelajahi kisah-kisah dalam Al-Qur’an, kadang-kadang mereka 

menyajikan detail dari cerita tersebut yang ada dalam tulisan-tulisan mereka. Ketika 

membaca ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas kisah sejenis, mereka memberikan 

interpretasi berdasarkan informasi yang sudah mereka peroleh dari kitab mereka 

sebelumnya.14 

 Pada era tābi’īn, peningkatan periwayatan isrā’īliyyāt semakin terlihat akibat 

minat masyarakat yang tinggi untuk memahami sejarah umat-umat terdahulu. Hal ini 

juga dipicu oleh semakin banyaknya para ahli kitab yang masuk Islam, sehingga 

pengaruh isrā’īliyyāt menjadi sangat signifikan dalam interpretasi Al-Quran. Para 

mufassir dari zaman klasik banyak mencantumkan narasi-narasi isrā’īliyyāt dalam 

karya tafsir mereka, seperti kitab tafsir Jāmi’ al-Bayān fī Tafsīr al-Qur’ān karya Ibn 

Jarīr aṭ-Ṭabarī dan karya-karya tafsir lainnya. Penggunaan riwayat isrā’īliyyāt dalam 

penafsiran Al-Qur’ān sejātinyā sangat mungkin dilakukan sebab Al-Qur’an sendiri 

menyimpan cerita tentang umat-umat terdahulu serta pertanyaan-pertanyaan yang 

terkait dengan peristiwa alam dan manusia sebagaimana yang terdapat dalam kitab-

kitab suci yang ada sebelumnya. 

 Di antara para ulama kontemporer seperti Muḥammad ‘Abduh, Rasyīd Riḍā, 

Muṣṭafā al-Marā ġī , Mah mu d Syaltu t, Abu  Zahrah, dan al-Biqā ’ī, terlihat bahwa 

Muḥammad ‘Abduh adalah yang paling aktif dalam mengkritik tradisi ulama Tafsir 

yang kerap menggandeng riwayat isrā’īliyyāt dalam penafsiran al-Qur'an. Menurut 

pendapat Muḥammad ‘Abduh, penerapan isrā’īliyyāt merusak pemahaman mendalam 

tentang Islam. Sikap tegas serupa juga ditunjukkan oleh Rasyīd Riḍā, yang merupakan 

 
12 Muḥāmmād ibn Ismā‘īl āl-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, ed. oleh Muḥammad Zuhair an-Nāṣir (Beirut: Dār 
Ṭauq an-Nājāt, 2001), jil. 6, hlm. 20. no. 4485. 
13 al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, jil. 4, hlm. 170. no. 3461. 
14 Muhammad Hasbi Ash Shiddieqy, Sejarah & Pengantar Ilmu Al-Qur’an & Tafsir (Semarang: Pustaka Riski 
Putra, 2002), hlm. 189. 



Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical Analysis 
 

 
26  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

murid Muḥammad ‘Abduh. Ia berpendapat bahwa riwayat isrā’īliyyāt yang 

disampaikan secara berlebihan oleh ulama telah melenceng dari konteks al-Qur'an. 

Bahkan al-Marā ġī  menganggap bahwa banyak cerita isrā’īliyyāt yang belum tentu 

benar dan tidak layak untuk dimasukkan begitu saja ke dalam tafsir.15 

B. Pandangan Ibn Kaṡīr terhadap Riwayat Isrā’īliyyāt 

 Ibn Kaṡīr terhadap riwayat isrā’īliyyāt bersikap kritis dan berhati-hati. Meskipun 

ia menyertakan beberapa riwayat isrā’īliyyāt dalam tafsirnya, ia juga mengkritik dan 

menolak riwayat yang dianggap tidak benar atau meragukan kebenarannya. Ia tidak 

selalu menerima riwayat-riwayat ini secara mentah-mentah, melainkan memberikan 

penjelasan dan penilaiannya berdasarkan pengetahuan dan standar syariat.   

 Pandangan Ibn Kaṡīr terhadap riwayat isrā’īliyyāt dalam karyanya, terutama 

tafsirnya, adalah selektif dan kritis. Ia mengelompokkan riwayat isrā’īliyyāt menjadi 

tiga kategori: pertama, riwayat isrā’īliyyāt yang benar dan dapat dipercaya; kedua, 

riwayat yang belum dapat dipastikan kebenarannya sehingga hanya boleh dikutip 

tanpa dijadikan pegangan; dan ketiga, riwayat yang jelas tidak benar atau bahkan 

palsu yang harus ditolak. Ibn Kaṡīr tidak menerima riwayat isrā’īliyyāt secara mentah-

mentah, melainkan ia melakukan telaah mendalam dan kritik terhadap sanad dan 

matan riwayat tersebut. Ia juga mengambil sikap tawaqquf (menahan diri) terhadap 

riwayat yang tidak dapat dipastikan kebenarannya dan tidak dijadikan keyakinan 

kecuali ada bukti yang mendukung. Dalam tafsirnya, Ibn Kaṡīr sering menampilkan 

riwayat isrā’īliyyāt sebagai tambahan informasi atau wawasan, namun ia menegaskan 

bahwa isrā’īliyyāt bukan dasar hukum atau ajaran, melainkan sekadar pengetahuan 

pendukung. Sikap ini menunjukkan bahwa Ibn Kaṡīr sangat menjaga agar tafsirnya 

tetap sesuai dengan prinsip Islam dan tidak terjerumus pada kisah-kisah yang tidak 

dapat dipertanggungjawabkan kebenarannya.16 

 Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm yang ditulis oleh Ibn Kaṡīr merupakan salah satu kitab 

tafsīr bil-ma’ṡūr yang paling terkenal dan mengutamakan penjelasan Al-Qur'an 

dengan Al-Qur'an itu sendiri, kemudian dengan hadis Nabi, pendapat sahabat, dan 

tabiin, serta diperkaya dengan analisis kebahasaan, sejarah, dan fikih. Ia juga 

mengikuti metode tahlīlī (analitis) dengan menafsirkan ayat secara berurutan sesuai 

mushaf, meskipun sesekali juga menggunakan semitematik dengan mengelompokkan 

ayat-ayat yang berkaitan dalam satu tema.17  

Namun, penting untuk dicatat bahwa pengkategorian kitab tafsir dalam klasifikasi 

tafsīr bil-ma’ṡūr tidak menghalangi penulisnya untuk menyertakan elemen non-

riwayat, seperti analisis ijtihad. Karakter tafsīr bil-ma’ṡūr yang diterapkan dalam kitab 

 
15 Yogā Felāscho, Zākiār, dān Ṣuriyādi, “Isrāiliyyāt dālām Kisāh Zulkārnāin (Kājiān Tāfsir Ibnu Kātsir),” 
Thullab: Jurnal Riset Publikasi Mahasiswa 1, no. 1 (2021): hlm. 73-74. 
16 El-Kārimāh, “Ad-Dākhil Dālām Tāfsir,” hlm. 140-141. 
17 Nābilāh Nurāini, Dinni Nāzhifāh, dān Eni Zulāihā, “Keunikān Metode Tāfsir Al-Quranil Azhim Al-Adzim 
Kāryā Ibnu Kātsir,” Bayani 2, no. 1 (2022): hlm. 46-47. 



Fathony 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  27 

tafsir tersebut terlihat jelas ketika kita menyadari bahwa Ibn Kaṡīr bukān hānyā 

seorang pengumpul riwayat, melainkan juga seorang kritikus yang bisa menilai 

kelebihan beberapa riwayat dan bahkan menolaknya di waktu-waktu tertentu, baik 

karena alasan bahwa riwayat tersebut tidak dapat dipahami oleh akal sehat, maupun 

alasan-alasan lain yang relevan.18 

 Dalam menjelaskan mengenai surat-surat dalam Al-Quran, Ibn Kaṡīr memulāi 

dengan mencantumkan nama-nama surat tersebut yang diikuti oleh hadis-hadis yang 

menjelaskan topik itu. Kemudian, untuk memulai proses penafsiran, beliau 

mengawali dengan menyebutkan satu ayat dan melakukan penafsiran terhadap ayat 

tersebut menggunakan kalimat yang sederhana, yang juga disertai dengan hadis-

hadis yang memberikan penjelasan tentang hal itu. Selanjutnya, untuk memulai 

penafsiran, beliau mengawali dengan satu ayat yang diinterpretasi dengan ungkapan 

yang mudah dan ringan, serta melengkapinya dengan bukti dari ayat lain, kemudian 

membandingkan ayat-ayat tersebut untuk memperjelas makna dan penjelasannya.19 

 Para pakar tafsir menyatakan bahwa Ibn Kaṡīr merupākān tafsīr bil-ma’ṡūr yang 

paling unggul dan menduduki posisi setingkat di bawah tafsir Ibn Jarīr aṭ-Ṭabarī, 

bahkan ada yang berpendapat bahwa ia lebih baik dalam beberapa hal dibandingkan 

tafsir aṭ-Ṭabarī. Beberapa keunggulan yang dimiliki tafsir Ibn Kaṡīr tāmpāk jelās 

melalui pendekatannya dalam menginterpretasikan Al-Quran dengan hadis, di mana 

ia mencatat matan hadis secara menyeluruh dan mengorganisir urutan sanad hingga 

ke rawi yang terakhir. Selanjutnya, ia melakukan penelitian dan memberikan 

komentar mengenai keabsahan hadis tersebut, apakah sahih atau tidak.20 Langkah ini 

diambil karena terdapat catatan sejarah yang menunjukkan bahwa kelompok Yahudi 

dan kaum zindiq dengan sengaja menyalahgunakan ajaran Islam, di antaranya dengan 

menciptakan hadis-hadis yang tidak benar. Disadari ataupun tidak, sejumlah mufassir 

telah banyak mengambil kisah-kisah isrā’īliyyāt dalam menjelaskan ayat-ayat Al-

Quran. 

 Membaca biografi Ibn Kaṡīr, pārā ulāmā sepākāt menegāskān bāhwā iā ādālāh 

seorang pakar hadis yang terampil serta seorang ulama fiqh yang terkenal dan cakap 

dalam merumuskan masalah yang berhubungan dengan hukum. Kemampuannya 

dalam berfatwa juga memengaruhi cara berpikirnya dalam menginterpretasikan 

ayat-ayat hukum. Ini terbukti saat ia mengkaji suatu isu terkait ayat hukum, di mana 

ia menyusun pembahasan terperinci dengan penafsiran yang mendalam, didukung 

oleh hadis Nabi ṣallāllāhu ‘alaihi wa sallam dan pandangan para ulama, untuk 

menjelaskan makna kandungan ayat tersebut. 21 Sebagian ahli agama berpendapat 

 
18 Rosihon Anwar, Melacak Unsur-Unsur Israiliyyat dalam Tafsir Ath-Thabari dan Tafsir Ibnu Katsir 
(Bandung: Pustaka Setia, 1999), hlm. 72, 
https://scholar.google.com/scholar?cluster=664173384408514363&hl=en&oi=scholarr. 
19 Muḥammad Ḥusāin āż-Żāhābī, at-Tafsīr wa al-Mufassirūn (Beirut: Dār āl-Fikr, 1976), hlm. 254. 
20 āż-Żāhābī, Israiliyyat Dalam Tafsir Hadis, hlm. 133. 
21 āż-Żāhābī, at-Tafsīr wa al-Mufassirūn (Beirut: Dār āl-Fikr, 1976), hlm. 256. 



Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical Analysis 
 

 
28  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

bahwa pemikiran beliau mengenai fiqih banyak dipengaruhi oleh pemikiran gurunya, 

Ibn Taimiyyah. Meskipun demikian, meski Ibn Kaṡīr dikenāl sebāgāi sālāh sātu murid 

utama Ibn Taimiyyah yang mana beliau merupakan sosok yang banyak 

diperdebatkan, hingga saat ini belum ada suara-suara negatif yang ditujukan kepada 

Ibn Kaṡīr.22 

 Corak penafsiran Ibn Kaṡīr dāpāt disimpulkān sebāgāi tafsīr bil-ma’ṡūr yang 

sangat mengutamakan penggunaan dalil dari Al-Qur’ān, hādits Nābi Muhāmmād 

ṣallāllāhu ‘alaihi wa sallam, pendāpāt sāhābāt, dān tābi’in dālām menjelāskān māknā 

ayat. Ia menggunakan metode tahlīli (analitis) dengan sistematika tafsir yang runtut 

sesuai urutan mushaf, mulai dari QS. Al-Fātiḥah hingga An-Nās, sering kali 

mengelompokkan ayat-ayat yang terkait untuk memahami munasabahnya. Ibn Kaṡīr 

juga menempatkan perhatian pada aspek asbāb an-nuzūl (sebab turun ayat), kosa 

kata ketika diperlukan, dan memberikan kritik terhadap riwayat isrā’īliyyāt yang 

tidak dapat dipertanggungjawabkan kebenarannya. Coraknya cenderung fiqh dan 

sangat mengedepankan kesesuaian dengan dalil yang shahih. Dengan demikian, 

penafsiran Ibn Kaṡīr bersifāt ilmiāh, hāti-hati dalam memilih sumber riwayat, dan 

fokus pada pemahaman berdasarkan warisan teks klasik Islam yang terpercaya. 

Dalam hal ini, Ibn Kaṡīr mencantumkan beberapa cerita isrā’īliyyāt sambil juga 

menunjukkan keanehan dari kisah-kisah tersebut. Cerita tersebut dimasukkan 

semata-mata untuk memberikan pengetahuan, bukan sebagai dalil. 

Tabel 1: Perbandingan Sikap Para Mufasir terhadap Isrā’īliyyāt 

Aspek al-Ṭabarī (w. 310 H) Ibn Kaṡīr (w. 774 H) Mufassir Modern 
(1) Dasar 
Penilaian 

Pendekatan riwāyah 
murni: mengumpulkan 
seluruh riwayat, termasuk 
dari Ahl al-Kitāb, selāmā 
memiliki sanad dan 
dipandang relevan. 

Pendekatan riwāyah 
+ dirāyah: selektif; 
menilai berdasarkan 
kesesuaian dengan 
Qur’ān, Ṣunnāh sāhih, 
dan akidah. 

Pendekatan rasional-
kritis; menilai 
berdasarkan prinsip 
ilmiah, historis, dan 
konsistensi teologi 
Qur’ān. 

(2) Sikap 
terhadap 
Riwayat 
Lemah/Dubious 

Cenderung 
mencantumkannya tanpa 
kritik mendalam, memberi 
beberapa komentar tetapi 
tetap menghimpun 
sebanyak mungkin. 

Cenderung menolak 
atau mengabaikan 
riwayat lemah; hanya 
menerima jika ada 
pendukung yang kuat 
dan tidak 
bertentangan dengan 
nash. 

Menolak hampir 
seluruh riwayat 
lemah; dianggap 
tidak relevan atau 
problematis untuk 
tafsir normatif. 

(3) Posisi 
Riwayat 
Isrā’īliyyāt 

Diterima secara luas 
sebagai bagian dari tradisi 
tafsir awal; berfungsi 
sebagai pelengkap cerita 
dan konteks. 

Dibatasi keras; hanya 
diterimā jikā “ نصدقه لا  

نكذبه ولا ” dan tidak 
menyentuh akidah. 
Sangat kritikal 
terhadap kisah yang 

Umumnya ditolak 
atau diabaikan; 
dianggap bukan 
sumber tafsir yang 
otoritatif dan sering 
memberi citra 
negatif/legendaris. 

 
22 Alfiāh, “Isrāiliyyāt Dālām Tāfsir Ath-Thabari Dan Ibnu Katsir (Sikap Ath-Thabari dan Ibnu Katsir 
Terhādāp Penyusupān Isrāiliyyāt Dālām Tāfsirnyā),” hlm. 37. 



Fathony 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  29 

aneh atau berisi 
tāsybīh. 

(4) Alasan 
Teologis / 
Epistemik 

Menganggap umat 
terdahulu memiliki 
pengetahuan sejarah 
kenabian; sanad dianggap 
cukup sebagai legitimasi 
awal. 

Menjaga kemurnian 
akidah dan narasi 
kenabian; khawatir 
distorsi teologis dari 
sumber Yahudi/ 
Kristen. 

Menekankan 
otentisitās Qur’ān, 
objektivitas sejarah, 
dan menghindari 
mitos; melihat 
isrā’īliyyāt sebagai 
tradisi pasca-Qur’āni 
yang tidak valid. 

(5) Fungsi 
Isrā’īliyyāt dalam 
Tafsir 

Pengisi detail naratif 
(cerita Nabi, kronologi, 
nama tokoh) yang tidak 
dijelāskān Qur’ān. 

Melengkapi narasi 
secara terbatas; 
hanya sebagai 
informasi tambahan 
non-akidah. 

Hampir tidak 
digunakan kecuali 
dalam kajian historis, 
bukan tafsir 
normatif. 

  
C. Studi Kasus Beberapa Kisah Isrā’īliyyāt dalam Tafsir Ibn Kaṡīr 

 Meskipun Ibn Kaṡīr dikenal sebagai seorang pakar hadis yang sangat teliti dalam 

memilih riwayat-riwayat yang sahih, ini tidak mengesampingkan kemungkinan 

bahwa semua riwayat isrā’īliyyāt yang ia hadirkan memiliki sanad yang berstatus 

sahih. Namun, ketika ia mengutip kisah isrā’īliyyāt yang lemah, Ibn Kaṡīr juga merinci 

titik kelemahan tersebut, dan ketika riwayatnya sahih, ia menjelaskan keabsahannya.  

Misalnya adalah penafsiran Ibn Kaṡīr terhadap QS. An-Nāzi‘āt/79: 30:  

رْضََ﴿
َ
ا
ْ
َ﴾٣٠ََدَحٰىهَاَ َذٰلِكَََبَعْدَََوَال

"dan bumi sesudah itu dihamparkan".  

Ibn Kaṡīr menyampaikan isrā’īliyyāt yang diceritakan oleh Muslim dan dari Abu 

Hurairah yang mengatakan: "Allah menciptakan tanah pada hari Sabtu, gunung pada 

hari Ahad, pohon-pohon pada hari Senin, sesuatu yang tidak disukai pada hari Selasa, 

cahaya pada hari Rabu, hewan pada hari Kamis dan Adam pada hari Jum'at antara 

Ashar dan malam. " Menurut Ibn Kaṡīr, riwayat ini sanadnya ġarīb. Terdapat pula 

kisah yang disampaikan oleh Ibn Kaṡīr yang bersumber dari Ibn ‘Abbās, yang 

menyatakan: di balik bumi ini, Allah menciptakan sebuah lautan yang 

mengelilinginya. Di dasar laut tersebut, Allah juga menciptakan sebuah gunung yang 

bernama Qāf. Langit dan bumi dibangun di atasnya. Di bawahnya, Allah menciptakan 

langit yang mirip dengan bumi ini, yang berjumlah tujuh lapis. Kemudian di langit 

kedua ini dibangun di atasnya. Maka total keseluruhannya adalah: tujuh lapis bumi, 

tujuh lautan, tujuh gunung, dan tujuh lapis langit. Kisah isrā’īliyyāt ini diungkapkan 

oleh Ibn Kaṡīr untuk memberikan penjelasan mengenai permulaan QS. Qāf/50. Ia 

berpendapat bahwa jalur riwayatnya terputus dan bertentangan dengan narasi lain 

dari Ibn ‘Abbās.23 

 Ibn Kaṡīr memberikan kritik dan komentar dalam kisah tafsir QS. Ṣād/38: 34.  

 
23 Anwar, Melacak Unsur-Unsur Israiliyyat dalam Tafsir Ath-Thabari dan Tafsir Ibnu Katsir, hlm. 127. 



Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical Analysis 
 

 
30  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

قَدَْ﴿
َ
اَوَل يْمٰنَََفَتَنَّ

َ
قَيْنَاَسُل

ْ
ل
َ
ىَوَا

ٰ
هَ َعَل رْسِي ِ

ُ
نَابََََثُمَََّجَسَدًاَك

َ
َ﴾٣٤ََا

“Dan sungguh, Kami telah menguji Sulaimān dan Kami letakkan (sebuah) jasad di atas 
kursinya, kemudian dia bertobat." 

 Yang dimaksud dengan jasad dalam ayat ini adalah iblis, sebagaimana yang 

diriwayatkan oleh Ibn ‘Abbās yang menyatakan, bahwa ada seseorang yang 

melaporkan kepada Nabi Sulaimān tentang adanya iblis bernama Ṣakhr yang tinggal 

di dasar laut. Nabi Sulaimān kemudian berusaha mencarinya di dalam laut dan ia 

menemukan sebuah mata air yang mengalir hebat hanya sekali dalam seminggu. 

Aliran airnya sangat jauh jangkauannya, dan sebagian dari air tersebut berubah 

menjadi arak. Ia menyatakan: "Sesungguhnya kamu (arak) adalah minuman yang 

sangat menggoda, tetapi bisa membawa bencana bagi yang sabar dan membuat orang 

yang bodoh semakin tidak bijak." Nabi Sulaimān lalu melanjutkan perjalanannya, 

tetapi di tengah perjalanan, ia merasakan kehausan yang luar biasa, sehingga ia 

kembali ke mata air itu dan meminumnya hingga menghilangkan kesadarannya. 

Setelah itu, datanglah iblis yang menyamar sebagai dirinya dan duduk di atas 

takhtanya.24 

 Di sini, Ibn Kaṡīr memberikan tanggapan terhadap narasi tersebut dan 

menyatakan bahwa cerita ini tidak benar dan dibuat-buat. Sangat tidak logis jika 

seorang Nabi terlibat dalam konsumsi arak hingga mengalami kondisi mabuk, serta 

memungkinkan bagi setan untuk menyamar sebagai dirinya dan duduk di tahtanya. 

Ia juga menambahkan bahwa pada dasarnya, isrā’īliyyāt ini berasal dari Ibnu Abbas 

jika memang benar berasal darinya yang didapat dari ahl al-kitāb, di mana sebagian 

dari mereka skeptis terhadap kenabian Nabi Sulaimān dan bahkan mengingkarinya. 

Cerita ini jelas tidak dapat diterima karena terdapat kisah yang aneh. Komentar 

seperti ini sering ia sampaikan terkait kisah-kisah Israiliyyat dalam kitab tafsirnya. 

Kita juga dapat melihat contoh lainnya, seperti ketika ia menafsirkan QS. An-Naml/27:  

41-43 mengenai cerita Ratu Sabā, dan juga mengenai Iblis pada QS. Al-Kahf/18: 50.25 

 Selain itu Ibn Kaṡīr juga menyalahkan bahkan tidak membenarkan terkait kisah, 

pada interpretasi QS. Al-Baqarah/2: 67, mengenai Nabi Mūsā dan Bānī Isrā’īl, berikut 

ini adalah penjelasannya: 

ََوَاِذَْ﴿َ
َ

مََْالٰلَََّاِنَََّلِقَوْمِه  ََمُوْسٰىَقَال
ُ
مُركُ

ْ
نََْيَأ

َ
وْاَا وْ اََ بَقَرَةًََتَذْبَحُ

ُ
تَتَّخِذُنَاَقَال

َ
َََ هُزُوًاَا

َ
عُوْذََُقَال

َ
نََْبِالٰلََِّا

َ
وْنَََا

ُ
ك

َ
َمِنَََا

جٰهِلِيْنََ
ْ
َ﴾٦٧ََال

“(Ingatlah) ketika Mūsā berkata kepada kaumnya, ‘Allah memerintahkan kamu agar 
menyembelih seekor sapi.’ Mereka bertanya, ‘Apakah engkau akan menjadikan kami 

 
24 Abū āl-Fidāʼ Ismāʻīl ibn ’Umār Ibn Kāṡīr, Tafsīr al-Qurʼān al-ʻAẓīm, ed. oleh Ṣāmī ibn Muhāmmād ās-
Ṣālāmāh (t.k.p.: Dār Ṭayyibah lin-Nasyr wa at-Tāuzi’, 1999), jil. 7, hlm. 66. 
25 Ṣupriyānto, “Isrâiliyyât dālām Tāfsir Al-Qur’ân Al-Azhîm Kāryā Ibnu Kātsir,” Al-A’raf : Jurnal Pemikiran 
Islam dan Filsafat 12, no. 2 (Desember 2015): hlm. 4-5, https://doi.org/10.22515/ajpif.v12i2.1171. 



Fathony 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  31 

sebagai ejekan?’ Dia menjawab, ‘Aku berlindung kepada Allah agar tidak termasuk 
orang-orang yang jahil.’” 

 Dalam memahami ayat tersebut, Ibn Kaṡīr mencantumkan kisah dari Ibn Abī 

Ḥātim yang menjelaskan bahwa seorang laki-laki dari Bānī Isrā’īl tidak memiliki 

keturunan, padahal dia memiliki banyak harta, sehingga anak saudaranya yang akan 

mewarisi kekayaannya. Suatu malam, ia membunuh anak saudaranya itu dan 

menaruh jasadnya di depan pintu sebuah rumah milik orang dari Bānī Isrā’īl lainnya. 

Ketika pagi datang, pihak keluarga korban langsung menuduh pemilik rumah dan 

keluarganya sebagai pelaku pembunuhan, yang memicu mereka untuk bersenjata dan 

saling menyerang. Seorang lelaki bijak pun mengingatkan, “Kenāpā kāliān sāling 

membunuh, sementara di antara kalian ada seorang Rasul.” Merekā kemudiān 

menemui Nabi Mūsā dan menceritakan insiden tersebut. Nabi Mūsā menjawab; 

“Ṣesungguhnyā Allāh memerintāhkān kāliān untuk menyembelih seekor sāpi betinā”. 

Merekā bertānyā; “Apākāh engkāu hendāk menjādikān kāmi bāhān olok-olok?”. Musā 

menjāwāb; “Aku berlindung kepādā Allāh jikā āku termāsuk dālām golongān orāng 

yang tidak bijaksana.”26 

 Mengenai kisah ini, Ibn Kaṡīr menunjukkan sikap berhati-hati, ia menyatakan 

bahwa kisah tersebut diambil dari literatur Bānī Isrā’īl. Kisah ini merupakan cerita 

yang diperbolehkan untuk disampaikan, namun tidak dapat dianggap benar atau 

sepenuhnya salah. Karena itu, cerita-cerita isrā’īliyyāt sebaiknya tidak dijadikan 

acuan kecuali dalam konteks yang sesuai dengan ajaran Islam yang benar. 

 Namun di sisi lain terdapat juga kisah yang luput dari penilaianya. Di antaranya 

kisah yang dapat dilihat ketika menafsirkan QS. An-Nisa’/4: 1, sebagai berikut: 

يُّهَا﴿َ
َ
مََُاتَّقُوْاَالنَّاسََُيٰٓا

ُ
ذِيََْرَبَّك

َّ
مََْال

ُ
قَك

َ
نََْخَل ََم ِ احِدَةَ َنَّفْس  قَََوَّ

َ
خَل ََزَوْجَهَاََمِنْهَاَوَّ اَمِنْهُمَاَوَبَثَّ

ً
ثِيْرًاََرِجَال

َ
َك

نِسَاۤءًَ ذِيََْالٰلَََّوَاتَّقُواَََ وَّ
َّ
وْنَََال

ُ
رْحَامَََبِهَ َتَسَاۤءَل

َ
ا
ْ
انَََالٰلََََّاِنََََّ وَال

َ
مََْك

ُ
يْك

َ
َ﴾١ََرَقِيْبًاَعَل

“Wahai manusia, bertakwalah kepada Tuhanmu yang telah menciptakanmu dari diri 
yang satu (Adam) dan Dia menciptakan darinya pasangannya (Hawa). Dari keduanya 
Allah memperkembangbiakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. Bertakwalah 
kepada Allah yang dengan nama-Nya kamu saling meminta dan (peliharalah) 
hubungan kekeluargaan. Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasimu.” 

 Ibn Kaṡīr memaknai kata nafs wāḥidah pādā āyāt di ātās dengān “tulāng rusuk 

Ādām bāgiān kiri”. Lebih lānjut, iā menjelāskān bāhwā sāāt Adām tertidur, diāmbil 

tulang rusuk sebelah kirinya, dan ketika Ādām terbangun, ia terkejut mendapati 

H awwā’ berada di sampingnya.27 Cerita ini tampaknya diperoleh Ibn Kaṡīr dari narasi 

Bānī Isrā’īl, karena tidak ada bukti yang mendukung klaimnya. Meskipun demikian, 

 
26 Ibn Kaṡīr, Tafsīr al-Qurʼān al-ʻAẓīm, jil. 1, hlm. 294. 
27 Ibn Kaṡīr, Tafsīr al-Qurʼān al-ʻAẓīm, jil. 2, hlm. 206. 



Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical Analysis 
 

 
32  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

dalam konteks ini, ia mengandalkan pandangannya pada sebuah hadis yang juga 

diriwayatkan oleh al-Bukhārī. Bunyi hādisnyā ādālāh sebagai berikut: 

 وإن   كسرته،  تقيمه  ذهبت  فإن   أعلاه،  الضلع  في  شيء  أعوج  وإن   ضلع،  من  خلقت  المرأة  إن 
 عِّواج  وفيها بها استمتعت بها استمتعت

“Sesungguhnya wanita itu diciptakan dari tulang rusuk. Rusuk yang paling bengkok 
adalah rusuk yang paling atas. Jika kamu hendak meluruskannya, niscaya ia akan 
patah. Jika kamu kamu ingin berbahagia dengannya berbahagialah, walaupun ia tetap 
bengkok”. 28 

 Dalam konteks ini, tampaknya Ibn Kaṡīr kurang teliti dalam memilih riwayat 

sebagai bukti untuk mendukung pendapatnya. Apabila teks hadis tersebut diamati, 

tidak terdapat kata-kata yang menunjukkan bahwa H awwā’ diciptakan dari "tulang 

rusuk Ādām sebelah kiri yang diambil saat ia tidur", melainkan hanya disebutkan dari 

tulang rusuk, dan tidak ada juga penyebutan secara eksplisit mengenai H awwā’ atau 

Ādām. Selain itu, al-Bukhārī tidak menempatkan hadis ini di dalam bab yang 

membahas penciptaan Ādām dan keturunannya, melainkan mencantumkannya 

dalam bab tentang pernikahan.29 Dari penjelasan ini, kita bisa menyimpulkan bahwa 

hadis ini tampaknya merupakan nasihat bagi seorang pria yang ingin mengambil 

seorang wanita sebagai istri, agar tidak bersikap keras maupun terlalu lembut 

terhadap calon pasangannya. Mengingat karakter wanita itu layaknya tulang rusuk, 

jika dipaksa akan patah dan jika diabaikan akan tetap melengkung. Dengan demikian, 

ungkapan dalam hadis di atas juga bisa dipahami sebagai arti kiasan, bukan 

interpretasi literal. 

 Oleh karena itu, interpretasi yang diberikan oleh Ibn Kaṡīr tampaknya sangat 

dipengaruhi oleh ide-ide isrā’īliyyāt. Dalam narasi penciptaan H awwā’ yang 

disebutkan sebelumnya, tidak terdapat sumber yang jelas dalam hadis maupun Al-

Qur'an. Dalam konteks ini, Rasyīd Riḍā menjelaskan bahwa cerita itu berasal dari 

perjanjian baru. Ia juga menyatakan bahwa jika cerita ini tidak ada dalam perjanjian 

baru, maka opini ini tidak akan muncul sama sekali.30 Sejalan dengan itu, aṭ-

Ṭābāṭābā‘ī dalam penafsirannya mengungkapkan bahwa ayat di atas menunjukkan 

bahwa wanita diciptakan dari tipe yang sejenis dengan Ādām, dan ayat ini sama sekali 

tidak mendukung ide bahwa H awwā’ diciptakan dari tulang rusuk Ādām.31  

 Dari sini kita dapat memahami bahwa terdapat kisah isrā’īliyyāt yang tidak 

diketahui olehnya, meskipun ia merupakan seorang pakar hadis. Hal ini sangat 

 
28 Ṣupriyānto, “Isrâiliyyât dālām Tāfsir Al-Qur’ân Al-Azhîm Kāryā Ibnu Kātsir,” hlm. 6-7. 
29 Arent Jan Wensinck, al-Mu’jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Ḥadīs an-Nabawī (Leiden: E. J. Brill, 1936), hlm. 
408. 
30 Muḥāmmād Rāsyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār (Beirut: Dār āl-Fikr, t.t.), jil. 4, hlm. 324–26. 
31 Muḥammad Ḥusain aṭ-Ṭābāṭābā‘ī, al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān (Beirut: al-A`lāmī lī āl-Mātbū’āt, 1983), jil. 
4, hlm. 136. 



Fathony 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  33 

mungkin saja terjadi, karena manusia tidak akan pernah lepas dari kekurangan dan 

kesalahan. Namun, dalam sebagian kisah, Ibn Kaṡīr tetap melakukan kritik dan 

bahkan menyalahkan beberapa Kisah isrā’īliyyāt karena ia melakukan penilaian kritis 

terhadap riwayat-riwayat isrā’īliyyāt yang ada, tidak pernah menerima begitu saja. 

Ibn Kaṡīr memasukkan riwayat isrā’īliyyāt dalam tafsirnya sebagai tambahan 

pengetahuan, namun dengan seleksi ketat dan evaluasi kesesuaian dengan ajaran 

Islam. Ia juga memberikan komentar dan kritik pada banyak riwayat isrā’īliyyāt 

karena sebagian besar banyak kisah yang sebenarnya bohong atau tidak masuk akal. 

Oleh karena itu, dalam tafsirnya, Ibn Kaṡīr mengingatkan pembaca agar berhati-hati 

terhadap riwayat isrā’īliyyāt dan tidak menjadikannya sebagai sumber utama tafsir 

kecuali yang dirasa bisa dipercaya dan sesuai. 

Kesimpulan 
 Berdasarkan temuan data yang ada peneliti menarik kesimpulan bahwasanya, 

masuknya riwayat isrā’īliyyāt dalam tafsir Al-Qur’ān berāwāl dāri interāksi budāyā 

antara bangsa Arab dengan kaum Yahudi. Respons Ibn Kaṡīr terhadap riwayat isrā’īliyyāt 

adalah bersikap kritis dan berhati-hati. Meskipun ia menyertakan beberapa riwayat 

isrā’īliyyāt dalam tafsirnya, ia juga mengkritik dan menolak riwayat yang dianggap tidak 

sesuai dengan ajaran Islam. Ibn Kaṡīr memasukkan riwayat isrā’īliyyāt dalam tafsirnya 

sebagai tambahan pengetahuan, namun dengan seleksi ketat dan evaluasi kesesuaian 

dengan ajaran Islam. Dalam tafsirnya, Ibn Kaṡīr mengingatkan pembaca agar berhati-hati 

terhadap riwayat isrā’īliyyāt dan tidak menjadikannya sebagai sumber utama tafsir 

kecuali yang dirasa bisa dipercaya dan sesuai. Temuan konkret yang peneliti analisis 

antaranya, Ibn Kaṡīr memberikan kritik dan komentar dalam kisah tafsir QS. Ṣād/ 38: 34. 

Di sini, Ibn Kaṡīr memberikan tanggapan terhadap narasi tersebut dan menyatakan 

bahwa cerita ini tidak benar dan dibuat-buat. Sangat tidak logis jika seorang Nabi terlibat 

dalam konsumsi arak hingga mengalami kondisi mabuk. Selain itu Ibn Kaṡīr juga 

menyalahkan bahkan tidak membenarkan terkait kisah, pada interpretasi QS. Al-

Baqarah/2: 67, mengenai Nabi Mūsā dan Bānī Isrā’īl Kisah ini merupakan cerita yang 

diperbolehkan untuk disampaikan, namun tidak dapat dianggap benar atau sepenuhnya 

salah. Di sisi lain terdapat juga kisah yang luput dari penilaianya, Adapun kisah ini dapat 

dilihat ketika menafsirkan QS. An-Nisā’/4: 1. 

 Penelitian ini memiliki sejumlah keterbatasan, terutama pada cakupan kasus yang 

masih terbatas serta belum dilakukannya pendalaman filologis terhadap varian naskah, 

transmisi riwayat, dan terminologi kunci yang digunakan para mufassir. Karena itu, 

penelitian lanjutan dapat diarahkan pada beberapa hal: (1) memperluas komparasi 

lintas-mufassir, khususnya pada tema-tema tertentu seperti kosmologi atau narasi 

kenabian; (2) menerapkan pendekatan reception theory untuk menilai bagaimana 

komunitas pembaca di berbagai periode menafsirkan dan menyeleksi riwayat isrā’īliyyāt; 

(3) melakukan audit kurikulum tafsir untuk menelusuri sejauh mana riwayat semacam 



Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical Analysis 
 

 
34  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

ini masih dipakai dalam pendidikan tafsir kontemporer; dan (4) mengembangkan studi 

isnād tematik atas figur-figur kunci seperti Ka‘b al-Aḥbār dān ʿAbdullāh ibn Ṣālām gunā 

memetakan pola transmisi, otoritas, dan penerimaan riwayat mereka dalam khazanah 

tafsir. Sikap selektif dan metodologis Ibn Kaṡīr yang membedakan antara riwayat 

isrā’īliyyāt yang maqbūl (diterima), mardūd (ditolak), dan maskūt ‘anhu (didiamkan) 

memberikan landasan kuat bagi mufasir kontemporer untuk, menerapkan verifikasi 

ketat (tahqīq wa taḥqīq) terhadap riwayat non-Qur’āni, dān membāngun stāndār ilmiāh 

dalam memilah riwayat historis yang rawan distorsi. 

Daftar Pustaka 
Abdullah, Zulkarnaini. Yahudi dalam Al-Qur’an. Depok: ElSAQ Press, 2007. 

Alfiāh, Nur. “Isrāiliyyāt Dālām Tāfsir Ath-Thabari Dan Ibnu Katsir (Sikap Ath-Thabari dan 
Ibnu Kātsir Terhādāp Penyusupān Isrāiliyyāt Dālām Tāfsirnyā).” Bāchelor Thesis, 
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2010. 

Anis, Ahmad, dan Ahmad Marjanuddin Al-Qowiy. “Konsep Iḍlāl Dālām Tāfsir Ibn Kāṡīr.” 
Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (Juni 2020). 
https://doi.org/10.62109/ijiat.v1i1.16. 

Anwar, Rosihon. Melacak Unsur-Unsur Israiliyyat dalam Tafsir Ath-Thabari dan Tafsir 
Ibnu Katsir. Bandung: Pustaka Setia, 1999. 
https://scholar.google.com/scholar?cluster=664173384408514363&hl=en&oi=
scholarr. 

Bukhārī, Muḥāmmād ibn Ismā‘īl āl-. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Disunting oleh Muḥammad Zuhair 
an-Nāṣir. Beirut: Dār Ṭauq an-Nājāt, 2001. 

El-Kārimāh, Miā Fitriāh. “Ad-Dakhil Dalam Tafsir: Metode Dan Aplikasi Kritik Tafsir Ibnu 
Kātsir Terhādāp Isrāiliyāt.” Alashriyyah 10, no. 2 (Oktober 2024): 135–46. 
https://doi.org/10.53038/alashriyyah.v10i2.199. 

Felāscho, Yogā, Zākiār, dān Ṣuriyādi. “Isrāiliyyāt dālām Kisāh Zulkārnāin (Kājiān Tāfsir 
Ibnu Kātsir).” Thullab: Jurnal Riset Publikasi Mahasiswa 1, no. 1 (2021): 65–83. 

Hamid, Shalahuddin. Study Ulumul Qur’an. Jakarta: Intimedia, 2002. 

Ibn Kaṡīr, Abū āl-Fidāʼ Ismāʻīl ibn ’Umār. Tafsīr al-Qurʼān al-ʻAẓīm. Disunting oleh Ṣāmī 
ibn Muhammad as-Ṣālāmāh. T.k.p.: Dār Ṭayyibah lin-Nasyr wa at-Tāuzi’, 1999. 

Mānggābārāni, A. Umār Ṣyām. “Isrāiliyyāt dālām Kisāh Nābi Yusuf ā.s. Perspektif Ibnu 
Kātsir.” Māster Thesis, Institut PTIQ Jākārtā, 2023. 

Nurāini, Nābilāh, Dinni Nāzhifāh, dān Eni Zulāihā. “Keunikān Metode Tāfsir Al-Quranil 
Azhim Al-Adzim Kāryā Ibnu Kātsir.” Bayani 2, no. 1 (2022): 43–63. 

Qaṭṭān, Mānnā’ āl-. Mabāhiṡ fī ‘Ulūm al-Qur’ān. T.k.p.: Mānsyūrāt āl-‘Aṣr al-Ḥādīṡ, 1973. 



Fathony 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  35 

Riḍā, Muḥāmmād Rāsyīd. Tafsīr al-Manār. Beirut: Dār āl-Fikr, t.t. 

Shiddieqy, Muhammad Hasbi Ash. Sejarah & Pengantar Ilmu Al-Qur’an & Tafsir. 
Semarang: Pustaka Riski Putra, 2002. 

Ṣupriyānto. “Isrâiliyyât dālām Tāfsir Al-Qur’ân Al-Azhîm Kāryā Ibnu Kātsir.” Al-A’raf : 
Jurnal Pemikiran Islam dan Filsafat 12, no. 2 (Desember 2015): 1–9. 
https://doi.org/10.22515/ajpif.v12i2.1171. 

Ṭābāṭābā‘ī, Muḥammad Ḥusain aṭ-. al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān. Beirut: Al-A`lāmī lī āl-
Mātbū’āt, 1983. 

Wensinck, Arent Jan. al-Mu’jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Ḥadīs an-Nabawī. Leiden: E. J. Brill, 
1936. 

Yusufpāti, Miftāh H. “Ini Mengāpā Ibnu Kātsir Memāsukkān Kisāh-Kisah Israiliyyat dalam 
Tāfsirnyā.” ṢINDOnews Internāsionāl, 23 Oktober 2023. 
https://kalam.sindonews.com/read/1233093/70/ini-mengapa-ibnu-katsir-
memasukkan-kisah-kisah-israiliyyat-dalam-tafsirnya-1698048653. 

Żāhābī, Muḥammad Ḥusāin āż-. at-Tafsīr wa al-Mufassirūn. Kāiro: Dār āl-Kutub wa al-
Hādīṡ, 1976. 

———. at-Tafsīr wa al-Mufassirūn. Beirut: Dār āl-Fikr, 1976. 

———. Israiliyyat Dalam Tafsir Hadis. Cet. I. Bogor: PT. Pustaka Litera Antar Nusa, 1993. 

  



Ibn Kaṡīr’s Stance on Isrā’īliyyāt: A Descriptive-Critical Analysis 
 

 
36  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

 

 


