
Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir  
https://jurnal.stiuwm.ac.id/izzatuna  
ISSN: 2961-919X (online) & 3031-2876 (print) 
 
DOI: 10.62109/ijiat.v6i2.219 
Vol. 6, No. 2, December 2025, Pg. 1 - 18 
Received: 12 – 11 – 2025     Approved: 27 – 11 -2025    Published: 31 – 12 – 2025 

1 

Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic 

Memorization among Students at UIN Syekh Wasil Kediri 

Nabila An’imatul Maula1*, Syafiqah Nur2, Umi Mahmudah3, Elvina Khairunnisa4, 
Asaa Nur Faridatul Umayyah5 

1 2 3 4 5 Pascasarjana Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Syekh Wasil Kediri, Indonesia 

*nabila.animatul06@gmail.com 

Abstrak 
Fenomena ziyādah hafalan Al-Qur’an umumnya identik dengan kalangan ḥuffāẓ, yaitu mereka 
yang telah menuntaskan hafalan secara menyeluruh. Namun, penelitian ini menyoroti praktik 
serupa yang dilakukan oleh mahasiswa non-ḥuffāẓ, sebuah konteks yang relatif jarang dikaji 
dalam ranah studi living qur’an. Fokus penelitian diarahkan pada mahasiswa Program Studi Ilmu 
Al-Qur’an dan Tafsir (IAT) semester III di UIN Syekh Wasil Kediri. Tujuan utamanya adalah 
mendeskripsikan bentuk pelaksanaan ziyādah serta menggali makna yang terkandung di balik 
praktik tersebut. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode Living 
Qur’an, di mana data diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi 
kegiatan taḥfīẓ di lingkungan akademik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ziyādah 
dilaksanakan secara rutin dalam program taḥfīẓ mingguan yang dibimbing dosen pengampu. 
Mahasiswa mengikuti kegiatan ini bukan hanya untuk menambah hafalan, tetapi juga 
memperkuat spiritualitas, meningkatkan kedisiplinan, serta menginternalisasi nilai-nilai Qur’ani 
dalam aktivitas akademik maupun keseharian. Temuan ini menegaskan bahwa praktik ziyādah 
oleh mahasiswa non-ḥuffāẓ merupakan ekspresi keberagamaan yang otentik sekaligus 
memperluas cakupan makna Living Qur’an di perguruan tinggi Islam. 
Kata kunci : hafalan Al-Qur’an, living Qur’an, non-ḥuffāẓ, ziyādah 

Abstract 
The phenomenon of ziyādah in Qur’anic memorization is generally associated with the community 
of ḥuffāẓ, those who have completed the memorization of the entire Qur’an. However, this study 
specifically highlights a similar practice undertaken by non-ḥuffāẓ students, a context that has been 
relatively underexplored within the field of living Qur’an studies. The research focuses on third-
semester students of the Qur’anic Studies and Tafsir Program (IAT) at UIN Syekh Wasil Kediri. Its 
primary aim is to describe the forms of ziyādah implementation and to uncover the meanings 
embedded within the practice. Employing a qualitative descriptive approach with the living Qur’an 
method, data were collected through direct observation, in-depth interviews, and documentation of 
taḥfīẓ activities conducted in the academic environment. Findings reveal that ziyādah is routinely 
carried out in weekly taḥfīẓ sessions supervised by faculty members. Students participate not merely 
to increase memorization, but also to strengthen spirituality, enhance discipline, and internalize 
Qur’anic values in both academic and daily life. These results affirm that ziyādah among non-ḥuffāẓ 
students represents an authentic expression of religiosity, while simultaneously broadening the 
scope of living Qur’an practices within Islamic higher education. 
Keywords: Qur’an memorization, living Qur’an, non-ḥuffāẓ, ziyādah 
 
  



Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic Memorization among Students at 
 UIN Syekh Wasil Kediri 
 

 
2  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

  Pendahuluan 
Dalam tradisi keislaman, bentuk interaksi dengan Al-Qur’an tidak terbatas pada aspek 

kognitif seperti membaca dan memahami maknanya, tetapi juga mencakup aspek afektif 

dan praktis seperti menghafal, mengajarkan, dan mengamalkan isinya dalam kehidupan 

sosial.1 Interaksi dengan Al-Qur’an bukan sekadar kegiatan ritual, melainkan juga proses 

transformasi spiritual yang menumbuhkan kedekatan dengan Allah subḥānahu wa ta’ālā. 

Salah satu bentuk interaksi dengan Al-Qur’an yang sangat dianjurkan adalah dengan 

menghafalkan Al-Qur’an.2 

Istilah ‘menghafal Al-Qur’an’ (taḥfīẓ al-Qur’ān) merujuk pada usaha menanamkan 

ayat-ayat Al-Qur’an ke dalam ingatan agar dapat diingat kembali secara tepat sesuai teks 

aslinya. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, menghafal diartikan sebagai upaya 

meresapkan sesuatu ke dalam pikiran agar selalu ingat. Secara praktis, menghafal Al-

Qur’an dilakukan dengan membaca ayat secara berulang-ulang hingga mampu diingat di 

luar kepala dan tertanam dalam hati. Dengan demikian, aktivitas ini bukan sekadar 

proses kognitif, tetapi juga bentuk internalisasi spiritual yang menjadikan Al-Qur’an 

bagian dari kesadaran dan pengalaman religius penghafalnya.3 

Menjadi penghafal Al-Qur'an berimplikasi pada tanggung jawab ganda, yakni 

kewajiban menjaga kontinuitas hafalan serta tuntutan untuk mengejawantahkan nilai-

nilai Al-Qur'an dalam akhlak keseharian. Di balik beban moral tersebut, tradisi Islam 

menempatkan para ḥuffāẓ pada derajat yang sangat luhur di sisi Allah SWT. Mereka 

diposisikan sebagai golongan istimewa yang kelak akan bersanding dengan para nabi dan 

hamba pilihan di surga, serta memperoleh jaminan ampunan dosa. Hal ini mengafirmasi 

bahwa taḥfīẓ Al-Qur'an bukan sekadar proses kognitif, melainkan laku spiritual yang 

sarat akan kemuliaan (faḍīlah).4 

Dalam konteks inilah muncul pendekatan Living Qur’an, yaitu studi yang meneliti 

bagaimana Al-Qur’an dihidupkan dan menjadi bagian dari perilaku, tradisi, serta 

kesadaran religius umat Islam. Pendekatan Living Qur’an memandang bahwa Al-Qur’an 

tidak hanya menjadi objek studi yang bersifat normatif dan tekstual, tetapi juga 

fenomenologis. Dengan demikian, fokus studinya terletak pada cara umat Islam 

berinteraksi dengan Al-Qur’an dalam konteks sosial, budaya, dan spiritual. Misalnya, 

dalam praktik membaca, menghafal, menulis, mengamalkan doa, atau tradisi keagamaan 

lain yang bersumber dari Al-Qur’an. Salah satu fenomena yang merepresentasikan hal 

 
1 Ach Zayyadi dan Ummi Farhatil Unsiyyah, “Analisis Nilai Sosial Dalam Al-Quran Untuk Mengatasi 
Terjadinya Social Withdrawal,” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, no. 1 (Juni 2025): hlm. 95, 
https://doi.org/10.62109/ijiat.v6i1.157. 
2 Fathurrahman, Metodologi Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an (Jakarta: Prenada Media, 2018), hlm. 25. 
3 Muhammad Yunus, Pendidikan Tahfidz Al-Qur’an: Konsep dan Aplikasi (Deepublish, 2020), hlm. 90. 
4 Adis Aulia Fibriyanti, “Budaya Menjaga Hafalan Al-Qur’an bagi Para Hufadz (Kajian Living Qur’an Di 
Universitas Yudharta Pasuruan)” (Bachelor Thesis, Universitas Yudharta, 2019), hlm. 4, 
https://repository.yudharta.ac.id/1029/. 



 Maula, Nur, Mahmudah, Khairunnisa, dan Umayyah 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  3 

tersebut adalah kegiatan ziyādah hafalan Al-Qur’an, yaitu praktik menambah dan 

memperkuat hafalan yang dilakukan secara rutin.5 

Ziyādah secara bahasa berarti penambahan atau penyempurnaan. Dalam tradisi 

taḥfīẓ Al-Qur’an, istilah ini digunakan untuk menyebut aktivitas menambah hafalan baru 

secara teratur, baik secara individu maupun bersama kelompok. Kegiatan ini umumnya 

dilakukan oleh para penghafal Al-Qur’an di pesantren taḥfīẓ atau lembaga pendidikan 

khusus. Akan tetapi, dalam perkembangan pendidikan Islam modern, fenomena ziyādah 

juga ditemukan di kalangan mahasiswa non-ḥuffāẓ yakni mereka yang belum 

menyelesaikan hafalan 30 juz namun memiliki komitmen untuk tetap berinteraksi 

dengan Al-Qur’an melalui hafalan parsial.6 

UIN Syekh Wasil Kediri sebagai lembaga pendidikan tinggi Islam memiliki komitmen 

untuk menanamkan nilai-nilai Qur’ani kepada mahasiswanya. Program Studi Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir (IAT) merupakan salah satu program studi (prodi) yang berfokus pada 

pemahaman, penafsiran, dan pengamalan Al-Qur’an. Mahasiswa IAT tidak hanya dituntut 

memahami teori tafsir, tetapi juga diharapkan memiliki kedekatan spiritual dengan Al-

Qur’an melalui praktik seperti tilāwah, taḥsīn, dan taḥfīẓ. Di prodi ini terdapat mata kuliah 

taḥfīẓ yang mana mahasiswa diharuskan menyetorkan hafalan kepada dosen yang juga 

mumpuni di bidangnya. Dalam hal ini, tidak hanya mahasiswa yang sudah memiliki 

hafalan, tetapi juga mereka yang belum memiliki hafalan harus menyetorkan sesuai 

target per semester. Mata kuliah ini dapat diambil di semester II, III, dan IV.7 

Fenomena ini menarik untuk dikaji karena menggambarkan bentuk Living Qur’an 

yang hidup di lingkungan kampus. Di satu sisi, mahasiswa non-ḥuffāẓ atau mahasiswa 

yang tidak mempunyai hafalan menghadapi berbagai tantangan, seperti keterbatasan 

waktu, tekanan akademik, dan minimnya pendampingan sebagaimana sistem taḥfīẓ di 

pesantren. Di sisi lain, mereka menunjukkan konsistensi spiritual dan komitmen religius 

dalam berinteraksi dengan Al-Qur’an. Hal ini menandakan bahwa Al-Qur’an tidak hanya 

dihadirkan sebagai teks pelajaran, tetapi juga sebagai sumber inspirasi hidup yang 

menumbuhkan ketenangan, motivasi, dan makna spiritual di tengah dinamika akademik. 

Dalam diskursus pelestarian Al-Qur'an di lingkungan perguruan tinggi yang 

multikultural, penelitian Fibriyanti (2019) memberikan wawasan penting mengenai 

fenomena budaya menjaga hafalan di Program Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir (IAT) 

Universitas Yudharta Pasuruan. Riset ini menggarisbawahi bahwa keberlangsungan 

tradisi menghafal di kampus tersebut ditopang secara sinergis oleh dua pilar utama, 

yakni kebijakan institusional dan inisiatif mahasiswa. Dari sisi institusi, dukungan 

 
5 Rahmayani Safitri, Chairuddin Siregar, dan Muliatno Muliatno, “Penggunaan Metode Ziyadah dalam 
Meningkatkan Minat Hafalan Siswa pada Pelajaran Tahfidz di MA Al-Washliyah Kec. Tebing Tinggi Kota 
Kota Tebing Tinggi,” At-Tarbiyah: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Agama Islam 3, no. 1 (Oktober 2025): 
hlm. 185. 
6 Fathurrahman, Metodologi Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an, hlm. 94. 
7 Dewi Bahrotul Ilmiah (Dosen Pengampu Mata Kuliah Tahfidz), 4 Oktober 2025, wawancara langsung oleh 
penulis. 



Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic Memorization among Students at 
 UIN Syekh Wasil Kediri 
 

 
4  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

konkret terwujud melalui integrasi mata kuliah taḥfīẓ dalam kurikulum, penyediaan 

insentif beasiswa bagi para penghafal, serta pemberian ruang gerak bagi Himpunan 

Mahasiswa (HIMA) untuk secara rutin menggelar kegiatan khataman. Sementara itu, 

mahasiswa merespons dukungan struktural tersebut dengan membiasakan praktik 

murāja'ah dalam berbagai variasi, mulai dari murāja'ah personal, metode simak-baca 

kolektif antarteman, setoran di bawah bimbingan dosen, hingga partisipasi aktif dalam 

tradisi majelis sema'an.8 

Penelitian relevan lainnya yang patut dikemukakan adalah karya Ningsih et al. (2022) 

dengan judul “Implementasi Study Living Qur’an di Pesantren Mahasiswa Institut Ilmu 

Al-Qur’an Jakarta”. Dalam studi ini, ditemukan bahwa praktik Living Qur’an di lingkungan 

tersebut telah terinternalisasi secara mendalam dan menjadi bagian inheren dari 

kehidupan sehari-hari mahasiswanya. Interaksi intensif dengan Al-Qur’an ini mewujud 

melalui ekosistem pembelajaran yang komprehensif, mencakup ragam aktivitas seperti 

taḥsīn, taḥfīẓ, tilāwah, naġam, qirā’āt, penguasaan ulūm al-Qur’an, hingga ilmu ar-rasm al-

uṡmānī. Lebih jauh, keberhasilan IIQ Jakarta dalam mencetak huffāẓ yang berprestasi di 

kancah nasional maupun internasional tidak lepas dari berbagai faktor pendukung yang 

vital. Salah satu faktor kuncinya adalah peran strategis pembentukan Lembaga Tahfidz 

dan Tilawah Al-Qur’an (LTTQ). Lembaga ini memegang mandat khusus dan bertanggung 

jawab penuh dalam menjaga standar mutu bacaan, memantau kualitas hafalan, serta 

mengelola seluruh varian kegiatan yang berkaitan dengan Al-Qur’an di institusi 

tersebut.9 

Studi Living Qur’an selama ini didominasi oleh penelitian yang berfokus pada 

lingkungan pesantren, terutama terkait ritualistik Qur’ani. Berbagai studi menunjukkan 

bahwa pesantren menjadi ruang utama dalam menelaah bagaimana Al-Qur’an dihidupi 

dalam aktivitas keseharian para santri, khususnya yang berkaitan dengan hafalan Al-

Qur’an. Namun, penelitian mengenai praktik Living Qur’an di lingkungan perguruan 

tinggi Islam masih sangat terbatas, terutama pada konteks mahasiswa non-ḥuffāẓ yang 

belum menyelesaikan hafalan 30 juz. 

Selain itu, sebagian besar penelitian terkait ziyādah berfokus pada santri penghafal 

Al-Qur’an, sehingga praktik ziyādah di kalangan mahasiswa non-ḥuffāẓ, yang mana tidak 

berada dalam sistem pesantren tetapi berada dalam lingkungan akademik, mereka belum 

mendapat perhatian serius sebagai objek studi ilmiah. Padahal, munculnya fenomena 

ziyādah di kampus menunjukkan bentuk interaksi baru dengan Al-Qur’an yang 

memperluas ruang lingkup Living Qur’an di luar lembaga tradisional seperti pesantren. 

 
8 Fibriyanti, “Budaya Menjaga Hafalan Al-Qur’an bagi Para Hufadz (Kajian Living Qur’an Di Universitas 
Yudharta Pasuruan).” 
9 Indah Wahyu Ningsih, Hasan Basri, dan Andewi Suhartini, “Implementasi Study Living Qur’an di 
Pesantren Mahasiswa Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta,” Journal Analytica Islamica 11, no. 2 (Desember 
2022): 340–52, https://doi.org/10.30829/jai.v11i2.13706. 



 Maula, Nur, Mahmudah, Khairunnisa, dan Umayyah 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  5 

Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya studi Living Qur’an sekaligus menjadi dasar 

pengembangan pembelajaran taḥfīẓ di perguruan tinggi Islam. 

Dengan demikian, penelitian ini mengisi kekosongan tersebut dengan mencoba 

mengkaji bagaimana praktik ziyādah mahasiswa non-ḥuffāẓ di UIN Syekh Wasil Kediri 

dapat dipahami sebagai ekspresi Living Qur’an dalam konteks perguruan tinggi Islam, 

sebuah area yang relatif kurang dieksplorasi dalam studi sebelumnya, serta bagaimana 

makna keberagamaan dan pengalaman spiritual mahasiswa dalam menjalani praktik 

ziyādah dalam perspektif living Qur’an. Di samping itu, hasil penelitian ini diharapkan 

dapat menjadi dasar pengembangan pembelajaran taḥfīẓ dan penguatan nilai-nilai 

Qur’ani di perguruan tinggi Islam secara lebih sistematis dan kontekstual. 

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif fenomenologis untuk memahami 

pengalaman mahasiswa dalam praktik ziyādah sebagai bagian dari Living Qur’an. 

Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian adalah menggali makna, motivasi, dan 

pengalaman spiritual mahasiswa non-ḥuffāẓ dalam menjalani aktivitas ziyādah hafalan 

Al-Qur’an. Dengan demikian, studi ini termasuk dalam kategori Living Qur’an, yaitu studi 

yang mengamati bagaimana Al-Qur’an hidup di tengah masyarakat, yang mana dalam hal 

ini, di lingkungan mahasiswa jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir (IAT) UIN Syekh Wasil 

Kediri semester III.10 

Penelitian ini mengandalkan dua kategori sumber data, yaitu primer dan sekunder. 

Pengumpulan data primer dilakukan melalui wawancara mendalam (in-depth interview) 

terhadap tiga mahasiswa non-huffāẓ, observasi partisipatif, serta pendokumentasian 

aktivitas ziyādah. Adapun data sekunder bersumber dari referensi kepustakaan yang 

relevan, meliputi buku-buku mengenai Living Qur’an dan metode taḥfīẓ, serta artikel 

ilmiah yang membahas pembelajaran Al-Qur’an di lingkungan perguruan tinggi Islam. 

Analisis data dalam penelitian ini dimulai dengan reduksi data, yaitu menyeleksi, 

menyederhanakan, dan mengelompokkan data hasil observasi, wawancara, serta 

dokumentasi sesuai tema-tema penelitian seperti bentuk pelaksanaan ziyādah, motivasi 

mahasiswa, pengalaman spiritual, dan relevansinya dengan studi Living Qur’an. Data 

yang telah direduksi kemudian disusun dalam tahap penyajian data, yaitu dengan 

mengorganisasi informasi dalam bentuk narasi, matriks tematik, atau pola-pola 

hubungan antar kategori sehingga memudahkan peneliti melihat gambaran fenomena 

secara utuh. Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan, yaitu merumuskan makna 

mendalam dari praktik ziyādah mahasiswa non-ḥuffāẓ sebagai fenomena Living Qur’an. 

Kesimpulan ini tidak dibuat secara tiba-tiba, melainkan terus diuji melalui pencocokan 

data selama proses pengumpulan berlangsung sehingga hasil penelitian lebih akurat dan 

kredibel. 

 
10 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif Dan R&D (Alfabeta, 2020), hlm. 219. 



Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic Memorization among Students at 
 UIN Syekh Wasil Kediri 
 

 
6  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menerapkan triangulasi data 

melalui beberapa langkah. Pertama, peneliti menggunakan triangulasi sumber dengan 

membandingkan informasi yang diperoleh dari mahasiswa pelaku ziyādah, dosen 

pembimbing taḥfīẓ, serta dokumentasi kegiatan guna melihat konsistensi jawaban dari 

berbagai perspektif. Kedua, peneliti menerapkan triangulasi teknik, yaitu memadukan 

hasil observasi lapangan, wawancara mendalam, dan dokumentasi agar data yang 

dihasilkan lebih komprehensif dan saling menguatkan. Ketiga, peneliti melakukan 

member check dengan meminta informan meninjau kembali kutipan wawancara atau 

interpretasi peneliti untuk memastikan bahwa temuan benar-benar sesuai dengan 

pengalaman mereka. Melalui rangkaian validasi ini, penelitian diharapkan memiliki 

validitas yang kuat dan mampu menggambarkan praktik ziyādah mahasiswa non-ḥuffāẓ 

secara objektif dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Hasil dan Pembahasan 
A. Pengertian Ziyādah 

Ziyādah hafalan Al-Qur’an merupakan salah satu tahapan penting dalam proses 

taḥfīẓ (menghafal Al-Qur’an). Istilah ziyādah secara bahasa berarti penambahan, 

sedangkan dalam konteks taḥfīẓ, ziyādah merujuk pada kegiatan menambah hafalan 

baru setelah bagian sebelumnya telah dikuasai dengan baik. Proses ini tidak hanya 

menuntut kemampuan menghafal ayat-ayat baru, tetapi juga menekankan 

pentingnya kesinambungan antara hafalan lama (murāja‘ah) dan hafalan baru 

(ziyādah) agar terbentuk hafalan yang kuat dan utuh dalam ingatan seorang ḥāfiẓ.11 

Dalam praktiknya, kegiatan ziyādah biasanya dilakukan setiap hari dengan jumlah 

ayat atau halaman tertentu, tergantung pada kemampuan dan target masing-masing 

santri. Prinsip utama dalam ziyādah bukanlah banyaknya ayat yang ditambah, 

melainkan kualitas hafalan yang terjaga. Seorang penghafal Al-Qur’an hendaknya 

menghindari sikap tergesa-gesa dalam menambah hafalan, karena hafalan yang cepat 

diperoleh tanpa penguatan yang matang akan mudah terlupakan. 

Metode ziyādah yang efektif melibatkan tiga unsur penting, yaitu tahqīq al-qirā’ah 

(ketepatan bacaan sesuai tajwid), taṡbīt al-ḥifẓ (penguatan hafalan dengan 

pengulangan), dan taṣḥīḥ (koreksi langsung oleh guru atau musyrif). Dalam tradisi 

pesantren taḥfīẓ, setiap santri biasanya melakukan ziyādah di hadapan guru (dikenal 

dengan istilah setoran ziyādah), di mana guru akan menilai kelancaran, makhraj, serta 

 
11 Salsabila Nur Anifatul Dilla dan Tufiqurrahman, “Implementasi Metode Ziyadah Dan Muroja’ah Dalam 
Meningkatkan Kualitas Hafalan Qur’an Santriwati Di Pondok Pesantren Maslakul Qur’an Cluwak Pati,” 
TARLIM : JURNAL PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 8, no. 2 (September 2025): hlm. 281-282, 
https://doi.org/10.32528/tarlim.v8i2.3740. 



 Maula, Nur, Mahmudah, Khairunnisa, dan Umayyah 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  7 

ketepatan bacaannya. Hal ini menanamkan kedisiplinan, ketelitian, dan tanggung 

jawab dalam menjaga kemurnian bacaan Al-Qur’an.12 

Selain aspek teknis, ziyādah juga memiliki dimensi spiritual yang mendalam. 

Proses menambah hafalan baru merupakan bentuk ibadah yang menuntut 

keikhlasan, kesabaran, dan ketekunan. Rasulullah ṣallāllāhu ‘alaihi wa sallam 

bersabda:  

 مَنر تَ عَلَّمَ الرقُررآنَ وَعَلَّمَهُ خَيْركُُمر 

“Sebaik-baik kalian adalah yang belajar Al-Qur’an dan mengajarkannya.”13 

Dengan demikian, ziyādah bukan sekadar aktivitas kognitif, melainkan sarana 

tazkiyah (penyucian jiwa) yang memperkuat hubungan seorang hamba dengan 

Kalamullah sebagaimana disinggung oleh Hariyanto dan Winnuriyyah.14 Melalui 

praktik ini, mahasiswa tidak hanya melatih daya ingat dan kedisiplinan, tetapi juga 

menginternalisasi nilai-nilai Qur’ani yang membentuk akhlak, ketenangan batin, serta 

komitmen religius dalam kehidupan sehari-hari. 

Agar kegiatan ziyādah berjalan optimal—menurut Abdulwaly—perlu diterapkan 

manajemen waktu yang baik, menjaga kebersihan hati dari maksiat, serta menjaga 

konsistensi dalam membaca dan mengulang hafalan. Seorang penghafal Al-Qur’an 

yang rutin menambah hafalan disertai murāja’ah akan merasakan kedekatan spiritual 

yang lebih intens dengan Al-Qur’an.15 

Menurut Muzakki, faktor pendukung dalam proses menghafal Al-Qur’an adalah 

sebagai berikut: 

1. Mempunyai niat yang tulus dan ikhlas karena Allah subḥānahu wa ta’ālā. Niat yang 

tulus dan ikhlas akan menumbuhkan semangat dan menjaga konsistensi dalam 

setiap tahap hafalan. 

2. Mempunyai kemampuan membaca Al-Qur’an sesuai dengan tajwid yang baik dan 

benar. 

3. Konsistensi menggunakan satu mushaf tanpa berganti-ganti mushaf. Hal ini 

karena proses menghafal tidak hanya melibatkan ingatan otak, tetapi juga 

penglihatan dan pendengaran. Apa yang dilihat mata akan direkam oleh otak, 

termasuk posisi ayat dan bentuk tulisan. 

 
12 Ahmad Fauzan, Metodologi Tahfiz Al-Qur’an Di Pesantren Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pesantren, 
2018), hlm. 78. 
13 Muḥammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, ed. oleh Muḥammad Zuhair an-Nāṣir (Beirut: Dār 
Ṭauq an-Najāt, 2001), jil. 6, hlm. 192, no. 5027. 
14 Didik Hariyanto dan Winnuriyah Winnuriyah, “Analisis Konsep Żikrullah Dalam Perspektif Al-Qur’an,” 
Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, no. 1 (Juni 2025): hlm. 50, 
https://doi.org/10.62109/ijiat.v6i1.195. 
15 Cece Abdulwaly, Rumuzut Tikrar: Kunci Nikmatnya Menjaga Hafalan Al-Qur’an (Sukabumi: Farha 
Pustaka, 2019), hlm. 67. 



Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic Memorization among Students at 
 UIN Syekh Wasil Kediri 
 

 
8  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

4. Mempunyai guru yang bersanad dan senantiasa memberikan bimbingan, arahan, 

serta motivasi untuk menghafalkan Al-Qur’an. 

5. Mempunyai teman yang sama-sama berjuang dalam menghafal Al-Qur’an. Hal ini 

penting karena dapat membantu proses menghafal, teman dapat menjadi 

penyemangat, saling mengingatkan ketika lalai, dan bersama-sama menjaga 

hafalan agar tetap kuat.16 

Sedangkan faktor penghambat dalam proses menghafal Al-Qur’an menurut Arafah 

adalah sebagai berikut 

1. Niat yang salah dan tidak memiliki keikhlasan dalam menghafal Al-Qur’an. 

2. Kurang bersabar dalam menghafal dan tidak disiplin. 

3. Tidak menjaga bacaan dan tidak menggunakan tajwid yang baik dan benar. 

4. Lingkungan yang kurang mendukung. 

5. Kurangnya bimbingan dan motivasi dari guru. 

6. Banyaknya kesibukan sehingga membuat kurang menjaga hafalan Al-Qur’an.17 

B. Living Qur’an dalam Tradisi Ziyādah Al-Qur’an 

Secara etimologi, Living Qur'an berarti Al-Qur’an yang hidup (al-ḥayy) atau 

tindakan menghidupkan (ihya' al-Qur'an) Al-Qur’an di tengah masyarakat. Living 

Qur’an secara sederhana dapat diartikan sebagai Al-Qur’an yang hidup dalam 

kehidupan masyarakat. Istilah ini menggambarkan bagaimana umat Islam tidak 

hanya membaca atau menghafal Al-Qur’an, tetapi juga menghidupkan nilai-nilai yang 

terkandung di dalamnya melalui berbagai aktivitas sosial, budaya, dan ritual 

keagamaan.18 

Dalam studi Living Qur’an, Al-Qur’an dipahami bukan hanya sebagai teks suci yang 

dibaca dan ditafsirkan, tetapi juga sebagai sumber inspirasi yang hidup dalam praktik 

keagamaan, budaya, dan sosial masyarakat Muslim.19 Konsep ini menekankan 

bagaimana umat Islam menghidupkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam keseharian mereka 

melalui beragam tradisi keagamaan, seperti tadarus, dzikir, wirid, hingga kegiatan 

hafalan Al-Qur’an (taḥfīẓ) yang dikenal dengan istilah ziyādah dalam dunia pesantren 

maupun lainnya.20 

 
16 Ahmad Muzakki, Rahasia Sukses Penghafal Al-Qur’an (Jakarta: Pustaka Arafah, 2019), hlm. 25. 
17 Nawal Nur Arafah, Muhammad Asyrap Sanid Id, dan Muhammad Afifuddin, “Problematika Hafalan Al-
Qur’an Mahasiswa Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir Di STAI Al-Anwar Sarang Rembang,” Mukaddimah: Jurnal 
Studi Islam 7, no. 2 (Desember 2022): hlm. 230-231, https://doi.org/10.14421/mjsi.72.2988. 
18 Ahmad ‘Ubaydi Hasballah, Ilmu Living Qur’an Hadis: Ontologi, Epistemologi, Aksiologi (Tangerang Selatan: 
Maktabah Darus Sunnah, 2019), hlm. 20. 
19 Nanang Hasan Susanto dan Abdul Basid, “Local Religious Values of Javanese-Sundanese Religion: 
Resistance to Modernity,” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 32, no. 1 (Juli 2024): hlm. 93-120, 
https://doi.org/10.21580/ws.32.1.22494. 
20 Ani Roisatul Muna, Mohammad Asrori, dan Muhammad In’am Esha, “Tazkiyat Al-Nafs Dengan Tahfizh Al-
Qur’an Santri Pondok Pesantren Al-Barokah Kota Malang,” Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 9, no. 
04 (Desember 2024): hlm. 361-374, https://doi.org/10.23969/jp.v9i04.20340. 



 Maula, Nur, Mahmudah, Khairunnisa, dan Umayyah 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  9 

Secara etimologis, ziyādah berarti penambahan atau meningkatkan sesuatu. 

Dalam konteks tradisi penghafalan Al-Qur’an, istilah ini merujuk pada kegiatan 

menambah hafalan baru di luar hafalan lama yang sudah dikuasai. Tradisi ziyādah 

tidak hanya dipahami sebagai rutinitas teknis dalam proses taḥfīẓ, melainkan juga 

sebagai upaya spiritual untuk menanamkan nilai-nilai Qur’ani ke dalam diri penghafal 

(ḥāfiẓ). Setiap proses ziyādah menuntut kesabaran, keikhlasan, kedisiplinan, dan 

kecintaan yang mendalam terhadap Al-Qur’an, sehingga aktivitas ini menjadi sarana 

pembentukan karakter Qur’ani.21 

Nilai-nilai Qur’ani yang terkandung dalam tradisi ziyādah mencakup berbagai 

aspek moral dan spiritual. Di antaranya adalah nilai ikhlas, yaitu melakukan hafalan 

semata-mata karena Allah, bukan karena ingin mendapat pengakuan manusia. Nilai 

sabar dan istiqamah dalam proses mengulang hafalan berulang kali tanpa mengenal 

lelah. Nilai disiplin tercermin dalam pengaturan waktu hafalan yang konsisten setiap 

hari. Selain itu, nilai tanggung jawab dan amanah terwujud ketika seorang penghafal 

menjaga hafalannya agar tidak hilang, serta cinta kepada Al-Qur’an.22 

Dengan menerapkan prinsip ziyādah dalam kehidupan kampus, mahasiswa yang 

sebelumnya belum memiliki hafalan atau mahasiswa non-huffāẓ bukan hanya 

memperoleh kemampuan hafalan atau pemahaman ayat, tetapi juga 

menginternalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam perilaku sehari-hari, baik dalam interaksi 

akademik maupun sosial. Tradisi ini menegaskan bahwa Living Qur’an bukan 

eksklusif untuk para penghafal profesional, melainkan terbuka bagi seluruh umat 

muslim untuk menghidupkan Al-Qur’an dalam lisan, hati, dan tindakan.23 

Dengan demikian, tradisi ziyādah dalam perspektif Living Qur’an bukan hanya 

sekadar menambah hafalan ayat, tetapi juga merupakan proses internalisasi nilai-

nilai ilahiah yang menumbuhkan keimanan, membentuk akhlak mulia, serta 

memperkuat hubungan manusia dengan Allah subḥānahu wa ta’ālā. Melalui ziyādah, 

Al-Qur’an benar-benar hidup dalam diri, lisan, dan tindakan para penghafalnya. 

C. Nilai-nilai Qur’ani dalam Tradisi Ziyādah Al-Qur’an 

Tradisi ziyādah dalam pembelajaran Al-Qur’an berarti meningkatkan jumlah, 

kualitas, dan pemahaman bacaan Al-Qur’an secara bertahap. Bagi mahasiswa non- 

huffāẓ, tradisi ini bukan sekadar hafalan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai Qur’ani 

yang dapat dihidupkan dalam kehidupan sehari-hari. 

قَدْ 
َ
رْنَا﴿ وَل   يسََّ

 
قُرْا

ْ
دَّكِرٍ  نَ ال  مِنْ مُّ

ْ
رِ فَهَل

ْ
ك ِ
 ﴾  ١٧لِلذ 

“Sungguh, Kami benar-benar telah memudahkan Al-Qur’an sebagai pelajaran. Maka, 

 
21 Ahmad Zainal Abidin, “Tradisi Tahfiz dan Implementasi Nilai-Nilai Qur’ani di Pesantren,” Jurnal Studi 
Islam 7, no. 2 (2019): hlm. 103. 
22 Abdulwaly, Rumuzut Tikrar: Kunci Nikmatnya Menjaga Hafalan Al-Qur’an, hlm. 69. 
23 Nur Kholis Setiawan, Living Qur’an Dalam Tradisi Keislaman Indonesia (Jakarta: UIN Press, 2020), hlm. 
79. 



Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic Memorization among Students at 
 UIN Syekh Wasil Kediri 
 

 
10  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

adakah orang yang mau mengambil pelajaran?” (Al-Qamar/54:17) 

Allah telah menegaskan bahwa Al-Qur'an telah dipermudah dan dijelaskan secara 

rinci agar berfungsi sebagai peringatan yang jelas bagi setiap individu yang ingin 

mengingat, mengambil pelajaran, dan menerima nasihat. Keringanan dan kemudahan 

ini adalah jaminan ilahi agar pesan utama Al-Qur'an dapat diakses.  

Penafsiran para ulama mengenai ‘keringanan’ ini bervariasi, Mujāhid berpendapat 

bahwa maknanya adalah ‘Kami meringankannya’, sementara Ibn Zaid 

menafsirkannya sebagai ‘Kami menjelaskannya’. Intinya, kemudahan ini 

menghilangkan alasan bagi siapa pun untuk tidak mencoba memahami petunjuk ilahi 

tersebut. Ayat ini adalah tantangan yang menanyakan apakah ada individu yang 

bersedia memanfaatkan kemudahan tersebut untuk mendapatkan petunjuk, mencari 

ilmu, dan mengambil pelajaran berharga darinya, sehingga ia akan mendapat bantuan 

ilahi dalam proses pencapaian kebaikan.24 

Orang yang menghafal Al-Qur’an, dalam masyarakat biasanya mendapat gelar 

hāfiẓ. Sebutan ini sebenarnya bukan hanya untuk istilah menghafal saja, tetapi juga 

harus mengaplikasikan nilai-nilai Al-Qur’an dalam hidupnya. Istilah ini diambil dari 

ayat QS. Al-H ijr/15: 9: 

فِظُوْنَ  ح 
َ
هٗ ل

َ
رَ وَاِنَّا ل

ْ
ك ِ
نَا الذ 

ْ
ل نُ نَزَّ حْ

َ
 ﴾ ٩﴿ اِنَّا ن

“Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan Al-Qur’an dan pasti Kami (pula) yang 
memeliharanya.” 

Kata al-hāfiẓ berasal dari ḥa-fi-ẓa yang berarti menjaga dan memiliki makna yang 

begitu mendalam. Seorang al-hāfiẓ tidak hanya dituntut untuk menjaga Al-Qur’an 

hanya di dada saja, akan tetapi lebih jauh lagi yaitu mereka juga harus menjaga ucapan 

dan perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai Al-Qur’an. Hafalan Al-Qur’an 

seharusnya menjadi panduan moral dan etika yang membentuk karakter, ucapan, dan 

perilaku penghafalnya.  

Oleh karena itu, al-hāfiẓ dituntut untuk senantiasa menjaga kata-kata yang keluar 

dari lisannya agar selaras dengan nilai-nilai Qur’ani, menjauhi perkataan yang 

menyakiti, menghina, atau menebar fitnah. Begitu pula perilakunya harus 

mencerminkan akhlak mulia, seperti jujur, sabar, adil, dan rendah hati, sehingga 

setiap tindakan menjadi cerminan dari ajaran Al-Qur’an.25 

Dalam menghafalkan Al-Qur’an diperlukan kesabaran. Kesabaran merupakan 

salah satu nilai utama dalam proses menghafal Al-Qur’an, terutama bagi mahasiswa 

 
24 Muḥammad bin Jarīr aṭ-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān (Mekkah: Dār at-Tarbiyah wa at-
Turāṡ, t.t.), jil. 22, hlm. 584–85. 
25 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, 2021st ed. (Jakarta: Lentera 
Hati, 2021), jil. 5, hlm. 23–25. 



 Maula, Nur, Mahmudah, Khairunnisa, dan Umayyah 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  11 

non-huffāẓ atau pemula. Menghafal Al-Qur’an bukan sekadar kegiatan mengulang 

kata demi kata, tetapi proses panjang yang membutuhkan ketekunan, konsistensi, dan 

pengendalian diri.  

بِرِيْنَ  َ مَعَ الصه وةِۗ  اِنَّ اللّٰه
 
ل بْرِ وَالصَّ مَنُوا اسْتَعِيْنُوْا بِالصَّ

 
ذِيْنَ ا

َّ
يُّهَا ال

َ
 ﴾  ١٥٣﴿ يٰٓا

“Wahai orang-orang yang beriman, mohonlah pertolongan (kepada Allah) dengan 
sabar dan salat. Sesungguhnya Allah beserta orang-orang yang sabar.” (Al-
Baqarah/2:153) 

Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, ayat ini menegaskan bahwa 

kesabaran (ṣabr) bukan sekadar menahan diri ketika menghadapi kesulitan, tetapi 

merupakan juga mencakup ketekunan, usaha sungguh-sungguh, dan keikhlasan 

dalam menghadapi ujian hidup.26 Dalam konteks ayat ini, Allah memerintahkan orang 

beriman untuk memohon pertolongan-Nya melalui kesabaran dan shalat, karena 

keduanya saling melengkapi, kesabaran menumbuhkan keteguhan hati, sedangkan 

shalat menjaga ketenangan dan fokus spiritual. 

Konsep kesabaran ini memiliki relevansi langsung bagi mahasiswa non-huffādz 

yang sedang menghafal Al-Qur’an. Menghafal Al-Qur’an adalah proses yang panjang 

dan menantang, yang seringkali diwarnai rasa lelah, lupa, atau kesulitan memahami 

makna ayat. Dalam hal ini, kesabaran berarti tetap konsisten mengulang hafalan, 

menerima proses secara bertahap, dan tidak mudah putus asa. Lebih jauh, janji Allah 

bahwa Allah bersama orang-orang yang sabar memberikan dorongan spiritual agar 

penghafal tidak merasa sendiri dalam perjuangannya. Kesabaran dalam menghafal 

Al-Qur’an tidak hanya memastikan hafalan tetap kuat, tetapi juga membentuk 

karakter Qur’ani dalam ucapan, perilaku, dan akhlak sehari-hari. Dengan demikian, 

penghafal yang sabar tidak hanya menyimpan Al-Qur’an di hati, tetapi juga 

menghidupkan Al-Qur’an dalam kehidupannya, menjadikannya pedoman hidup yang 

nyata.27 

D. Praktik Ziyādah Hafalan Al-Qur’an pada Mahasiswa Non-Huffāẓ 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara yang dilakukan terhadap mahasiswa 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir (IAT) semester III UIN Syekh Wasil Kediri, ditemukan 

bahwa praktik ziyādah hafalan Al-Qur’an di kalangan mahasiswa non-huffāẓ 

berlangsung secara sederhana, fleksibel, dan lebih menekankan pada aspek spiritual 

daripada target kuantitas hafalan. Waktu yang paling sering digunakan untuk 

menambah hafalan adalah setelah salat Subuh dan menjelang Maghrib, karena pada 

saat-saat itu mahasiswa merasa suasananya lebih tenang dan mudah berkonsentrasi. 

Mahasiswa non-huffāẓ menjalankan ziyādah hafalan dengan berbagai cara. 

Sebagian menggunakan metode tradisional seperti talaqqī dan tikrār (pengulangan 

 
26 Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, jil. 5, hlm. 23–25. 
27 Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, jil. 5, hlm. 94–96. 



Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic Memorization among Students at 
 UIN Syekh Wasil Kediri 
 

 
12  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

ayat secara berulang-ulang), sementara yang lain memanfaatkan teknologi digital, 

misalnya aplikasi Qur’an online, video murottal, atau platform hafalan berbasis audio. 

Pola ini menunjukkan adanya adaptasi antara tradisi hafalan klasik dan konteks 

kehidupan mahasiswa modern. Meskipun mereka bukan huffāẓ, semangat untuk 

memperkuat hubungan dengan Al-Qur’an tetap tinggi, bahkan menjadi bagian dari 

identitas spiritual mahasiswa IAT. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa mahasiswa yang menjadi 

informan dalam penelitian ini, informan 1 mengaku merasa kaget dan takut karena 

belum pernah menghafal surat-surat Al-Qur’an sebelumnya. Namun, setelah memulai 

prosesnya, ia perlahan terbiasa dan mulai menikmati kegiatan tersebut. Dalam 

melakukan ziyādah hafalan, informan 1 biasanya meluangkan waktu setelah shalat 

Magrib. Ia membaca surat yang akan dihafal berulang kali hingga lancar, kemudian 

menghafalnya sedikit demi sedikit. 

Di tengah kesibukan kuliah, ia berusaha konsisten dengan rutinitas ini agar 

hafalannya tidak terputus. Menurutnya, faktor pendukung utama berasal dari adanya 

target hafalan yang jelas, sedangkan hambatan yang sering muncul adalah kesulitan 

mengingat urutan ayat yang mirip. Meski begitu, ia tetap berusaha memperbaikinya 

dengan pengulangan. Setelah menjalani proses ini, informan 1 merasakan ketenangan 

batin dan merasa lebih dekat dengan Al-Qur’an. Ia juga merasa lega dan bangga 

setelah berhasil menyetorkan hafalan, karena kegiatan ini bukan hanya kewajiban 

akademik, tetapi juga sarana memperkuat spiritualitasnya sebagai mahasiswa IAT.28 

Informan 2 mengungkapkan bahwa pada awal diminta menghafal Al-Qur’an dalam 

mata kuliah Taḥfīẓ, ia merasakan perasaan yang bercampur antara susah dan senang. 

Ia merasa kesulitan karena harus memenuhi dua tuntutan sekaligus, yaitu hafalan 

dari pondok dan hafalan surat pilihan dari kampus. Namun, di sisi lain ia juga senang 

karena tuntutan tersebut membuatnya lebih terarah dan disiplin, meski terkadang 

merasa lelah dan terbebani. 

Dalam proses ziyādah hafalan, informan 2 mengaku tidak memiliki metode yang 

teratur. Ia biasanya menghafal menjelang jadwal perkuliahan Taḥfīẓ atau ketika akan 

menyetorkan hafalan, dengan cara membaca berulang hingga lancar. Di tengah 

kesibukan kuliah dan kegiatan pondok, ia memanfaatkan waktu-waktu senggang 

untuk menghafal, seperti saat tidak ada jadwal presentasi atau kegiatan di pondok. 

Kadang ia juga menghafal di dalam kelas ketika ada kesempatan. 

Faktor yang paling mendukungnya dalam menghafal adalah motivasi dari para 

dosen dan kiai. Sementara hambatan yang sering muncul adalah perasaan galau atau 

jenuh akibat banyaknya tugas kuliah. Meski hafalannya sering hilang karena jarang 

 
28 Mahasiswa Semester III Prodi IAT UIN Syekh Wasil Kediri, 9 Oktober 2025, wawancara langsung oleh 
penulis. 



 Maula, Nur, Mahmudah, Khairunnisa, dan Umayyah 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  13 

diulang, informan 2 tetap merasakan manfaat dari kegiatan ini. Ia merasa lebih 

percaya diri ketika diminta membaca Al-Qur’an di depan umum karena pernah fasih 

dan lancar membacanya. Bagi informan 2, pengalaman menghafal Al-Qur’an memberi 

nilai spiritual dan keberanian tersendiri dalam menjalani aktivitas sehari-hari sebagai 

mahasiswa.29 

Adapun informan 3 mengungkapkan bahwa pada awal mengikuti mata kuliah 

Taḥfīẓ ia merasa gugup dan tegang, namun seiring berjalannya waktu perasaan itu 

berangsur hilang dan kegiatan menghafal menjadi hal yang biasa baginya. Dalam 

melakukan ziyādah hafalan, ia biasanya mempersiapkan hafalan satu hari sebelum 

jadwal setoran. Informan 3 menyampaikan bahwa ia sering mulai menghafal pada 

malam hari sekitar pukul 22.30 hingga dini hari pukul 02.00, dengan cara membaca 

ayat-ayat berulang kali hingga lancar. Jika belum hafal sepenuhnya, ia 

melanjutkannya pada pagi hari, dan terkadang mengulang hafalan di waktu senggang. 

Untuk menjaga keseimbangan antara hafalan dan tugas kuliah, informan 3 

menerapkan manajemen waktu yang ketat. Ia mengatur malam Senin khusus untuk 

ziyādah hafalan, sedangkan waktu lainnya digunakan untuk menyelesaikan tugas 

kuliah berdasarkan prioritas tenggat waktu. Faktor pendukung utama baginya adalah 

lingkungan pondok tempat ia mukim, karena di sana juga terdapat kegiatan TPQ yang 

membantu menjaga kedekatan dengan Al-Qur’an. Namun, ia juga mengakui bahwa 

padatnya aktivitas pondok dan tugas kampus sering kali menjadi kendala sehingga 

perlu pengaturan waktu yang baik. 

Setelah menjalani kegiatan Taḥfīẓ, informan 3 merasakan perubahan positif dalam 

kesehariannya. Ia menjadi lebih tenang dan terbiasa memanfaatkan waktu senggang 

untuk murajaah hafalan, meskipun tidak setiap hari. Aktivitas seperti menyiram 

tanaman pun kadang ia jadikan kesempatan untuk mengulang hafalan. Bagi informan 

3, kegiatan menghafal Al-Qur’an tidak hanya meningkatkan kedisiplinan, tetapi juga 

menumbuhkan kedekatan spiritual yang sederhana namun bermakna.30 

Tabel 1. Faktor Pendukung dan Penghambat Strategi Waktu Ziyādah 

Tema 
Faktor 

Pendukung 
Faktor Penghambat 

Strategi dan Waktu 

Ziyādah 

Akademik & 

Target 

Adanya mata 

kuliah Taḥfīẓ 

dengan target 

surat yang jelas. 

Tuntutan ganda, yaitu harus 

menyeimbangkan hafalan dari 

kurikulum pondok dan hafalan 

surat pilihan di perkuliahan 

Menggunakan strategi 

"Sistem Kebut" (menghafal 

mendadak tepat sebelum 

jadwal setoran). 

 
29 Mahasiswa Semester III Prodi IAT UIN Syekh Wasil Kediri, wawancara langsung oleh penulis, 9 Oktober 
2025. 
30 Mahasiswa Semester III Prodi IAT UIN Syekh Wasil Kediri, wawancara langsung oleh penulis, 9 Oktober 
2025. 



Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic Memorization among Students at 
 UIN Syekh Wasil Kediri 
 

 
14  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

Tema 
Faktor 

Pendukung 
Faktor Penghambat 

Strategi dan Waktu 

Ziyādah 

Sosial & 

Lingkungan 

Motivasi kuat dari 

dosen dan kiai. 

Perasaan galau, jenuh, atau 

suntuk akibat banyaknya tugas 

kuliah yang harus dikerjakan 

Menerapkan manajemen 

waktu yang ketat, misalnya 

mengkhususkan Malam 

Senin untuk ziyādah. 

Pribadi & 

Spiritual 

Lingkungan 

pondok yang 

mendukung 

(mukim di 

pondok). 

Benturan kegiatan (padatnya 

aktivitas pondok yang 

berbenturan dengan tugas-

tugas mata kuliah lainnya) 

Waktu favorit dan 

dianggap paling tenang: 

Malam Hari (setelah 

Maghrib, atau antara pukul 

22.30 hingga 02.00 dini 

hari). 

Metode 

Hafalan 

Lingkungan 

pendukung 

semasa kecil, 

seperti TPQ. 

Kesulitan mengingat urutan 

ayat yang mirip 

Pemanfaatan waktu 

senggang (di kelas saat 

tidak ada kegiatan, atau di 

sela-sela aktivitas harian 

seperti menyiram 

tanaman). 

 

Tuntutan ganda 

justru memotivasi 

dan membuat lebih 

disiplin. 

 

Metode yang digunakan 

adalah Tikrār 

(pengulangan ayat 

berulang-ulang) , serta 

memanfaatkan teknologi 

digital (aplikasi Qur’an 

online atau video 

murottal). 

Sumber: Hasil Wawancara Penelitian 

E. Temuan Penelitian  

Berdasarkan wawancara dengan tiga mahasiswa tingkat sarjana semester III UIN 

Syekh Wasil Kediri yang menjalani mata kuliah taḥfīẓ, diperoleh 5 poin penting 

mengenai cara hafalan mereka: 

1. Reaksi Awal dan Tuntutan Ganda 

a. Pada tahap awal, responden merasakan campuran emosi, seperti kaget, cemas 

karena belum pernah menghafal surat-surat tersebut, dan deg-degan. Namun 

seiring waktu, mereka mulai menyesuaikan diri dan terbiasa dengan aktivitas 

hafalan. 

b. Mahasiswa non-huffāẓ menghadapi beban ganda, yaitu harus 

menyeimbangkan hafalan dari kurikulum pondok dan hafalan surat pilihan di 

perkuliahan. Meskipun terasa menantang, tuntutan ini justru memberi 



 Maula, Nur, Mahmudah, Khairunnisa, dan Umayyah 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  15 

motivasi, membantu mereka lebih fokus, dan memberikan arah dalam 

belajar.31 

2. Cara Ziyādah Cenderung Sistem Kebut dan Waktu Malam 

a. Mahasiswa non-huffāẓ mengakui bahwa mereka sering menggunakan strategi 

menghafal mendadak, yaitu menghafal tepat sebelum mata kuliah taḥfīẓ 

dimulai. Tujuan utamanya adalah agar hafalan cukup siap saat harus 

disetorkan, meskipun waktu persiapannya sangat singkat 

b. Beberapa responden lainnya lebih memilih malam hari sebagai waktu utama 

untuk melakukan ziyādah, yaitu setelah shalat Maghrib, mereka membaca 

surat berulang-ulang hingga lancar, kemudian menghafal ayat demi ayat 

secara bertahap, dan juga biasanya mereka mulai antara pukul 22.30 hingga 

02.00 dini hari, membaca berulang-ulang sampai mengantuk, dan melanjutkan 

hafalan di pagi hari jika belum tuntas.32 

3. Manajemen Waktu dengan Prioritas dan Pemanfaatan Waktu Senggang 

a. Mahasiswa non-huffāẓ memiliki strategi manajemen waktu, misalnya Malam 

Senin khusus untuk ziyādah, dan tugas kuliah lain dikerjakan berdasarkan 

deadline terdekat. 

b. Mahasiswa non-huffāẓ sering memanfaatkan jam-jam senggang atau 

menghafal di kelas ketika tidak ada presentasi atau jadwal hafalan kitab di 

pondok.33 

4. Faktor Pendukung dan Penghambat Utama 

a. Faktor pendukung dan penghambat dapat disimpulkan secara ringkas dalam 

tabel berikut: 

Tabel 2. Faktor Pendukung dan Penghambat Ziyadah Hafalan 

Kategori Faktor Pendukung Faktor Penghambat 

Internal 

dan Sosial 

▪ Motivasi (dari kyai atau dosen) 

▪ Target surat yang jelas 

Galau atau suntuk karena banyak 

tugas kuliah yang harus dikerjakan 

Kondisional 

▪ Mukim di pondok selama kuliah 

▪ Lingkungan pendukung semasa 

kecil, seperti TPQ. 

Benturan kegiatan (kegiatan pondok 

berbenturan dengan tugas-tugas mata 

kuliah lainnya) 

Sumber: Hasil Wawancara Penelitian 

 

5. Makna dan Perubahan yang Dirasakan 

 
31 Mahasiswa Semester III Prodi IAT UIN Syekh Wasil Kediri, wawancara langsung oleh penulis, 9 Oktober 
2025. 
32 Mahasiswa Semester III Prodi IAT UIN Syekh Wasil Kediri, wawancara langsung oleh penulis, 9 Oktober 
2025. 
33 Mahasiswa Semester III Prodi IAT UIN Syekh Wasil Kediri, wawancara langsung oleh penulis, 9 Oktober 
2025. 



Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic Memorization among Students at 
 UIN Syekh Wasil Kediri 
 

 
16  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

a. Mahasiswa non-huffāẓ merasakan perasaan tenang karena tidak ada lagi 

tanggungan setoran surat 

b. Mahasiswa non-huffāẓ meskipun mengakui hafalannya sering hilang (karena 

jarang muraja’ah), dia merasakan manfaat besar yaitu tidak minder ketika 

diminta untuk membaca karena setidaknya dulu sudah pernah lancar dan fasih 

membacanya.34 

Kesimpulan 
Praktik ziyādah hafalan Al-Qur’an pada mahasiswa non-Ḥuffāẓ Program Studi Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir (IAT) UIN Syekh Wasil Kediri menunjukkan bahwa kegiatan 

menghafal Al-Qur’an bukan hanya bagian dari tuntutan akademik, tetapi juga menjadi 

bentuk nyata penerapan konsep Living Qur’an di lingkungan kampus. Mahasiswa 

berinteraksi dengan Al-Qur’an tidak sekadar melalui pembelajaran teori tafsir, 

melainkan melalui pengalaman spiritual langsung dalam membaca, menghafal, dan 

menjaga ayat-ayat Al-Qur’an. 

Pelaksanaan ziyādah hafalan dilakukan dengan cara yang beragam, sesuai 

kemampuan dan kesibukan masing-masing mahasiswa. Sebagian memilih waktu malam 

hari, setelah Magrib, atau saat waktu senggang di sela aktivitas kuliah dan pondok. 

Meskipun dihadapkan pada berbagai hambatan seperti padatnya tugas dan kegiatan, 

semangat untuk menambah hafalan tetap terjaga karena adanya motivasi dari dosen, 

lingkungan kampus, serta dorongan spiritual pribadi. 

Kegiatan ini memberikan pengaruh positif bagi mahasiswa, baik dari sisi spiritual 

maupun emosional. Mereka merasa lebih tenang, disiplin, dan termotivasi untuk terus 

menjaga hubungan dengan Al-Qur’an. Dengan demikian, ziyādah hafalan menjadi bentuk 

pengamalan dan penghidupan nilai-nilai Al-Qur’an di ruang akademik. Dengan demikian, 

penelitian ini diharapkan memperluas cakupan studi Living Qur’an sekaligus 

memberikan kontribusi praktis bagi pengembangan pembelajaran taḥfīẓ di perguruan 

tinggi Islam. 

Daftar Pustaka 
Abdulwaly, Cece. Rumuzut Tikrar: Kunci Nikmatnya Menjaga Hafalan Al-Qur’an. 

Sukabumi: Farha Pustaka, 2019. 

Abidin, Ahmad Zainal. “Tradisi Tahfiz dan Implementasi Nilai-Nilai Qur’ani di Pesantren.” 
Jurnal Studi Islam 7, no. 2 (2019): 103. 

Arafah, Nawal Nur, Muhammad Asyrap Sanid Id, dan Muhammad Afifuddin. 
“Problematika Hafalan Al-Qur’an Mahasiswa Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir Di STAI Al-

 
34 Mahasiswa Semester III Prodi IAT UIN Syekh Wasil Kediri, wawancara langsung oleh penulis, 9 Oktober 
2025. 



 Maula, Nur, Mahmudah, Khairunnisa, dan Umayyah 
 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025  17 

Anwar Sarang Rembang.” Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 7, no. 2 (Desember 
2022): 204–33. https://doi.org/10.14421/mjsi.72.2988. 

Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl al-. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Disunting oleh Muḥammad Zuhair 
an-Nāṣir. Beirut: Dār Ṭauq an-Najāt, 2001. 

Dilla, Salsabila Nur Anifatul, dan Tufiqurrahman. “Implementasi Metode Ziyadah Dan 
Muroja’ah Dalam Meningkatkan Kualitas Hafalan Qur’an Santriwati Di Pondok 
Pesantren Maslakul Qur’an Cluwak Pati.” TARLIM : JURNAL PENDIDIKAN AGAMA 
ISLAM 8, no. 2 (September 2025): 275–84. 
https://doi.org/10.32528/tarlim.v8i2.3740. 

Fathurrahman. Metodologi Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an. Jakarta: Prenada Media, 
2018. 

Fauzan, Ahmad. Metodologi Tahfiz Al-Qur’an Di Pesantren Indonesia. Yogyakarta: Pustaka 
Pesantren, 2018. 

Fibriyanti, Adis Aulia. “Budaya Menjaga Hafalan Al-Qur’an bagi Para Hufadz (Kajian 
Living Qur’an Di Universitas Yudharta Pasuruan).” Bachelor Thesis, Universitas 
Yudharta, 2019. https://repository.yudharta.ac.id/1029/. 

Hariyanto, Didik, dan Winnuriyah Winnuriyah. “Analisis Konsep Żikrullah Dalam 
Perspektif Al-Qur’an.” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, no. 1 (Juni 
2025): 46–70. https://doi.org/10.62109/ijiat.v6i1.195. 

Hasballah, Ahmad ‘Ubaydi. Ilmu Living Qur’an Hadis: Ontologi, Epistemologi, Aksiologi. 
Tangerang Selatan: Maktabah Darus Sunnah, 2019. 

Muna, Ani Roisatul, Mohammad Asrori, dan Muhammad In’am Esha. “Tazkiyat Al-Nafs 
Dengan Tahfizh Al-Qur’an Santri Pondok Pesantren Al-Barokah Kota Malang.” 
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 9, no. 04 (Desember 2024): 361–74. 
https://doi.org/10.23969/jp.v9i04.20340. 

Muzakki, Ahmad. Rahasia Sukses Penghafal Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Arafah, 2019. 

Ningsih, Indah Wahyu, Hasan Basri, dan Andewi Suhartini. “Implementasi Study Living 
Qur’an di Pesantren Mahasiswa Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta.” Journal Analytica 
Islamica 11, no. 2 (Desember 2022): 340–52. 
https://doi.org/10.30829/jai.v11i2.13706. 

Safitri, Rahmayani, Chairuddin Siregar, dan Muliatno Muliatno. “Penggunaan Metode 
Ziyadah dalam Meningkatkan Minat Hafalan Siswa pada Pelajaran Tahfidz di MA 
Al-Washliyah Kec. Tebing Tinggi Kota Kota Tebing Tinggi.” At-Tarbiyah: Jurnal 
Penelitian dan Pendidikan Agama Islam 3, no. 1 (Oktober 2025): 183–90. 

Setiawan, Nur Kholis. Living Qur’an Dalam Tradisi Keislaman Indonesia. Jakarta: UIN 
Press, 2020. 



Living Qur’an in Action: The Practice of Ziyādah in Qur’anic Memorization among Students at 
 UIN Syekh Wasil Kediri 
 

 
18  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2025 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an. 2021st ed. 
Jakarta: Lentera Hati, 2021. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif Dan R&D. Alfabeta, 2020. 

Susanto, Nanang Hasan, dan Abdul Basid. “Local Religious Values of Javanese-Sundanese 
Religion: Resistance to Modernity.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 
32, no. 1 (Juli 2024): 93–120. https://doi.org/10.21580/ws.32.1.22494. 

Ṭabarī, Muḥammad bin Jarīr aṭ-. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Mekkah: Dār at-
Tarbiyah wa at-Turāṡ, t.t. 

Yunus, Muhammad. Pendidikan Tahfidz Al-Qur’an: Konsep dan Aplikasi. Deepublish, 2020. 

Zayyadi, Ach, dan Ummi Farhatil Unsiyyah. “Analisis Nilai Sosial Dalam Al-Quran Untuk 
Mengatasi Terjadinya Social Withdrawal.” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 
Tafsir 6, no. 1 (Juni 2025): 93–104. https://doi.org/10.62109/ijiat.v6i1.157. 


