
Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir  
https://jurnal.stiuwm.ac.id/izzatuna  
ISSN: 2961-919X (online) & 3031-2876 (print) 
 
DOI: 10.62109/ijiat.v6i2.228 
Vol. 6, No. 2, December 2025, Pg. 125 - 124 
Received: 12 – 11 – 2025     Approved: 27 – 11 -2025    Published: 25 – 12 – 2025 

125 

Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in 
al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān 

Khoirun Nisa Ashfa Adzakiyah1* 
1 Prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Sekolah Tinggi Ilmu Ushuluddin Wadi Mubarak Bogor, Indonesia 

*ashfanisa03@gmail.com 

Abstrak 
Pengajaran Al-Qur’an merupakan instrumen fundamental dalam pembentukan karakter individu 
yang berlandaskan nilai moral serta spiritual. Namun, realitas edukasi saat ini masih didominasi 
oleh penekanan pada aspek teknis membaca dan menghafal, sehingga cenderung mengabaikan 
pendalaman makna serta internalisasi pesan Ilahi. Meskipun berbagai studi terdahulu telah 
mengeksplorasi urgensi pemahaman Al-Qur’an, mayoritas literatur tersebut umumnya 
membatasi diri pada pendekatan linguistik atau prosedural tanpa menggali model tadabbur yang 
berakar pada tradisi tafsir klasik. Penelitian ini bertujuan mengisi celah tersebut dengan 
mengkaji prinsip-prinsip tadabbur dalam al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī yang 
menekankan integrasi antara dimensi perenungan, pemaknaan mendalam, dan aktualisasi nilai 
dalam perilaku nyata. Melalui metode deskriptif kualitatif berbasis kajian pustaka, ditemukan 
bahwa al-Qurṭubī memposisikan pemahaman esensi ayat sebagai fondasi utama untuk 
membangun kedekatan spiritual sekaligus katalisator transformasi moral. Implementasi metode 
tadabbur memungkinkan peserta didik melampaui formalitas hafalan menuju penangkapan 
hikmah yang aplikatif dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, pengajaran berbasis 
tadabbur menjadi pendekatan pedagogis komprehensif yang solutif bagi pembangunan karakter 
generasi muda secara holistik. 
Kata kunci: pengajaran Al-Qur’an, tadabbur, tafsir Al-Qurṭubī 

Abstract 
Qur'anic pedagogy serves as a fundamental instrument in shaping individual character grounded in 
moral and spiritual values. However, contemporary educational practices are predominantly 
focused on technical recitation and memorization, often neglecting deep semantic comprehension 
and the internalization of Divine messages. While previous studies have addressed the importance of 
understanding the Qur'an, most literature remains confined to linguistic or procedural frameworks, 
overlooking tadabbur models rooted in classical exegetical traditions. This study fills this gap by 
examining tadabbur principles in al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān, which emphasizes 
integrating reflection, profound meaning-making, and the actualization of values in conduct. 
Employing a qualitative descriptive method, the research finds that al-Qurṭubī positions the 
comprehension of a verse's essence as the primary foundation for spiritual proximity and moral 
transformation. Implementing this method enables students to transcend rote memorization toward 
capturing wisdom applicable to daily life. Consequently, tadabbur-oriented instruction offers a 
comprehensive pedagogical solution for holistic character development among the younger 
generation. 
Keywords: Qur’anic pedagogy, tadabbur, al-Qurṭubī interpretation 

  



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān 
 

 
126  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 

 Pendahuluan  
Al-Qur’an adalah wahyu dari Allah subḥānahu wa ta’ālā, yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad ṣallāllāhu alaihi wa sallam melalui perantara malaikat Jibril. Allah subḥānahu 

wa ta’ālā menurunkan Al-Qur’an untuk memberi petunjuk dan menjadi pedoman 

manusia dalam segala aspek kehidupan.1 Sebagaimana dalam QS. Al-Baqarah/2: 185 

menyebutkan bahwa, Al-Qur’an merupakan petunjuk bagi manusia dan pembeda antara 

yang benar dan yang salah. Sebagai wahyu dari Allah subḥānahu wa ta’ālā, Al-Qur’an 

tidak hanya berisi bacaan yang indah, tetapi juga pedoman hidup yang sarat dengan nilai-

nilai moral, spiritual, dan sosial. Wahyu ini menuntut manusia untuk tidak hanya 

membaca, tetapi juga memahami, merenungkan, dan mengamalkan pesan yang 

terkandung didalamnya. Oleh karena itu, pengajaran Al-Qur’an menjadi instrumen 

penting untuk mewariskan nilai-nilai tersebut kepada generasi penerus, memastikan 

bahwa Al-Qur’an benar-benar menjadi sumber inspirasi dan petunjuk dalam setiap aspek 

kehidupan. Namun, di era modern, pengajaran Al-Qur’an sering kali terbatas pada hafalan 

ayat tanpa diiringi dengan pemahaman yang mendalam terhadap makna ayat-ayatnya.  

Masalah ini mengakibatkan kurangnya penghayatan nilai-nilai yang terkandung 

dalam Al-Qur’an, sehingga pesan-pesan Ilahi tidak terinternalisasi dalam kehidupan 

individu maupun masyarakat. Dampaknya dapat dilihat pada fenomena krisis moral dan 

spiritual yang semakin meluas, terutama di kalangan generasi muda. Banyak individu 

yang mampu membaca atau menghafal ayat-ayat Al-Qur’an, tetapi tidak memahami 

bagaimana menerapkan nilai-nilai tersebut dalam menghadapi tantangan kehidupan 

sehari-hari. Ketidakmampuan untuk menginternalisasi pesan dan hikmah dari Al-Qur’an 

menyebabkan proses pendidikan menjadi kurang efektif dalam membentuk akhlak mulia 

dan perilaku yang baik di masyarakat.  

Fenomena ini menunjukkan adanya kesenjangan antara pengajaran Al-Qur’an yang 

hanya berorientasi pada aspek formal, seperti hafalan, dengan kebutuhan untuk 

memahami dan mengamalkan nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur’an. Masalah ini 

mendesak adanya kebutuhan untuk mengevaluasi dan mengembangkan metode 

pengajaran Al-Qur’an yang lebih komprehensif dan mendalam,2 yaitu dengan 

menerapkan prinsip tadabbur dalam proses pengajaran, karena pengajaran Al-Qur’an 

yang berbasis tadabbur memiliki peran penting dalam membentuk karakter dan nilai-

nilai spiritual individu.3 

 
1 Atika Septina dkk, “Al-Qur’an dan Urgensinya dalam Kehidupan Manusia,” Agustus 2023 4 No.3 (t.t.): 127–
35, https://doi.org/10.59059/tarim.v4i3.211. 
2 S. Salman, Strategi Internalisasi Nilai-Nilai Al-Qurâ€TMÄn, 5 (2015): 145–68, 
https://doi.org/10.22373/JM.V5I1.302. 
3 Siswi Tri Amalia dan Mahariah Mahariah, “Living Qur’an and Hadith in an Integrated Islamic School,” 
Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 5, no. 2 (Agustus 2023): 2, 
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i2.3266. 



Adzakiyah 

 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026  127 

Salah satu ayat yang menegaskan pentingnya tadabbur dalam pengajaran Al-Qur’an 

terdapat dalam QS. Ṣād/38: 29, yang berbunyi, 

نٰه   كِتٰب  ﴿ 
ْ
نْزَل
َ
يْكَ  ا

َ
بٰرَك   اِل ا م  وْْٓ بَّر  يَدَّ ِ

 
يٰتِه   ل

ٰ
رَ  ا

َّ
وا وَلِيَتَذَك

 
ول
 
بَابِ  ا

ْ
ل
َ
ا
ْ
 ﴾ ال

“(Al-Qur’an ini adalah) kitab yang Kami turunkan kepadamu (Nabi Muhammad) yang 
penuh berkah sup’aya mereka menghayati ayat-ayatnya dan orang-orang yang berakal 
sehat mendapat pelajaran.” 

Menurut penafsirannya, al-Qurṭubī menjelaskan ayat ini merupakan dalil yang 

menunjukkan kewajiban memahami makna-makna Al-Qur’an, dan dalil bahwa membaca 

dengan tartīl lebih utama daripada membaca cepat.4 Hal ini dapat menjadi asas bahwa 

pengajaran Al-Qur’an harus mencakup aspek tadabbur, yaitu proses merenungkan dan 

menggali makna ayat-ayat Al-Qur’an untuk memahami pesan dan moral yang terkandung 

di dalamnya. 

Berbagai penelitian terkait pengajaran Al-Qur’an menunjukkan bahwa metode 

pengajaran yang berbasis hafalan masih mendominasi banyak lembaga pendidikan. 

Hasanah pada 2017 mengungkapkan dalam penelitiannya tentang penerapan metode 

Usmani dalam pembelajaran Al-Qur’an yang difokuskan pada teknik menghafal 

individual dan klasikal.5 Hidayati pada 2021 menyebutkan tentang teori-teori yang 

digunakan dalam pembelajaran Al-Qur’an, seperti behavioristik, kognitivistik, dan 

konstruktivistik, yang mana, teori-teori tersebut mengacu pada metode hafalan dan 

pemahaman tafsirnya kurang diperhatikan.6 Hamka, di tahun yang sama yang mencoba  

mendeskripsikan tentang implementasi tadabbur dalam pembelajaran Al-Qur’an yang 

dilaksanakan dalam ta’līm rutin pekanan.7 Namun, penelitian-penelitian ini masih belum 

memaksimalkan prinsip tadabbur secara komprehensif sebagaimana diulas dalam tafsir 

klasik, seperti yang terdapat dalam al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān karya Al-Qurṭubī.  

al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān atau disebut Tafsīr al-Qurṭubī dikenal sebagai salah satu 

tafsir klasik yang memberikan pendekatan bil-ma’ṡūr, yaitu penafsiran yang berdasarkan 

pada riwayat-riwayat hadis sahih serta pendapat ṣaḥābah dan tābi’īn.8 Keistimewaan 

tafsir ini tidak hanya terletak pada kekuatan riwayat yang digunakan, tetapi juga pada 

penekanannya terhadap proses tadabbur sebagai sarana untuk memahami makna ayat 

 
4 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad Al-Anshari, Al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān (Mesir: Dar Ar-Rayyan Li- at- 
Turats, t.t.). 
5 Abidatul Hasanah, Penerapan Metode Usmani dalam Pembelajaran Al-Qur’an Santri TPQ Nurul Iman Garum 
Blitar, 2 Nomor 4 (t.t.). 
6 Nurul Hidayati, “Teori Pembelajaran Al Qur’an,” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 4, no. 1 (Juni 
2021): 1, https://doi.org/10.58518/alfurqon.v4i1.635. 
7 Syamsuar Hamka, “IMPLEMENTASI METODE TADABBUR AL-QUR’AN DI PESANTREN AR-RAHMAN 
BOGOR,” al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2 (Desember 2021): 39–53, 
https://doi.org/10.33477/alt.v6i2.2243. 
8 Muhammad Ismail dan Makmur, “Al-Qurţubī Dan Metode Penafsirannya Dalam Kitab al-Jāmi‘ Li Aĥkām 
al-Qur’Ān,” PAPPASANG 2, no. 2 (2020): 17–32, https://doi.org/10.46870/jiat.v2i2.68. 



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān 
 

 
128  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 

secara mendalam.9 Al-Qurṭubī tidak membatasi penafsiran pada aspek kebahasaan atau 

hukum semata, melainkan mengaitkan makna ayat dengan hikmah, tujuan, dan implikasi 

sosialnya. Dalam konteks pengajaran, pendekatan ini memberi peluang bagi peserta 

didik untuk tidak menghafal ayat, tetapi juga merenungkan makna dan 

mengimplementasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Dalam QS. Al-Mu’minūn/23: 68, 

Allah berfirman: 

مْ ﴿
َ
فَل
َ
وا ا بَّر    يَدَّ

َ
قَوْل

ْ
مْ  ال

َ
مْ  ا ا جَاۤءَه  مْ  مَّ

َ
تِ  ل

ْ
م   يَأ بَاۤءَه 

ٰ
يْنَ  ا لِ وَّ

َ
ا
ْ
 ﴾  ٦٨    ال

“Maka, tidakkah mereka merenungkan firman (Allah) atau adakah telah datang kepada 
mereka apa yang tidak pernah datang kepada nenek moyang mereka terdahulu?” 

Ayat ini menunjukkan bahwa ketidakmampuan untuk merenungkan (tadabbur) Al-

Qur’an adalah tanda hati yang tertutup, yang menghalangi seseorang untuk mengambil 

manfaat dari pesan -pesan Ilahi. 

Metode pengajaran Al-Qur'an berdasarkan tadabbur, yang merujuk pada Tafsīr al-

Qurṭubī, seharusnya merupakan salah satu strategi yang dianggap relevan dalam 

menangani masalah ini. Penggunaan tafsīr bil-ma'ṡūr, yang selain mengandalkan riwayat 

hadis yang otentik dan pendapat para sahabat serta tabi'in, juga menggabungkan analisis 

linguistik, konteks sosial, serta implikasi hukum dan moral dari ayat-ayat Al-Qur'an, 

merupakan hal yang membuat pendekatan al-Qurṭubī unik. Karena integrasi ini, proses 

tadabbur mendorong internalisasi nilai-nilai melalui refleksi yang mendalam dan 

bermanfaat, bukan sekadar pemahaman teks semata.10 Penafsiran al-Qurṭubī relevan 

sebagai landasan pedagogis dalam pengajaran Al-Qur'an karena lebih menekankan aspek 

reflektif dan praktis dari ayat-ayat Al-Qur'an dibandingkan dengan kitab tafsir dengan 

sumber penafsiran bil-ma’ṡūr lainnya, yang umumnya bersifat naratif dan deskriptif. 

Menurut Tafsīr al-Qurṭubī, konsep tadabbur memberikan kesempatan kepada peserta 

didik tidak hanya untuk menghafal ayat-ayat Al-Qur'an, tetapi juga untuk menganalisis 

makna-maknanya secara kritis dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Maka 

dari itu, pembelajaran difokuskan pada pengembangan kesadaran moral dan spiritual 

yang berkelanjutan selain aspek kognitif. Metode ini berpotensi membantu peserta didik 

menerapkan prinsip-prinsip Al-Qur'an secara kontekstual, terutama saat menghadapi 

isu-isu etika dan spiritual generasi muda. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengklarifikasi prinsip-prinsip tadabbur Al-Qur'an 

dan menggambarkan metode pengajaran Al-Qur'an berdasarkan tadabbur, dengan 

berdasarkan hasil penelaahan terhadap Tafsīr al-Qurṭubī. Selain itu penelitian ini juga 

 
9 “Tafsir bi al-Ma’tsur : Pengertian, Macam dan Bentuknya, Pandangan Ulama, Perkembangan dan Ahlinya 
– Universitas Islam An Nur Lampung,” diakses 21 Desember 2025, https://an-nur.ac.id/tafsir-bi-al-matsur-
pengertian-macam-dan-bentuknya-pandangan-ulama-perkembangan-dan-ahlinya/. 
10 Moh. Jufriyadi Sholeh, “TAFSIR AL-QURTUBI: METODOLOGI, KELEBIHAN DAN KEKURANGANNYA,” 
Januari-Juni 2018 13, No. 1 (t.t.). 



Adzakiyah 

 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026  129 

menyelidiki secara mendalam prinsip-prinsip tadabbur menurut al-Qurṭubī dimana 

menyoroti aspek-aspek kontemplasi, interpretasi, dan penerapan nilai-nilai Al-Qur'an 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan menyajikan sudut pandang yang berbeda 

mengenai pendekatan pengajaran Al-Qur'an yang mengutamakan integrasi pemahaman 

spiritual, analitis, dan praktis sebagaimana dikembangkan dalam Tafsīr al-Qurṭubī, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual. Pendekatan ini 

merupakan landasan yang baik untuk mengembangkan model pembelajaran Al-Qur'an 

yang berfokus pada transformasi nilai, karena belum banyak diteliti dalam penelitian 

sebelumnya, terutama dalam hal meningkatkan karakter Islam peserta didik. 

Metode Penelitian 
Kajian ini dirancang sebagai studi kepustakaan (library research) yang 

mengintegrasikan pelbagai sumber literatur otoritatif untuk membedah topik yang 

dibahas secara komprehensif.11 Objek material utama yang menjadi tumpuan analisis 

dalam penelitian ini adalah kitab al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān karya Imam al-Qurṭubī. Guna 

memperkaya khazanah pembahasan, penelitian ini juga mengelaborasikan data dari 

artikel jurnal bereputasi, buku teks, serta referensi pendukung lainnya yang berfokus 

pada pedagogi Al-Qur’an dan diskursus tadabbur. 

Secara metodologis, penelitian ini bersandar pada paradigma kualitatif guna 

mengeksplorasi kedalaman konseptual tadabbur dalam perspektif penafsiran al-Qurṭubī. 

Pilihan metode ini dimaksudkan untuk memetakan bagaimana nilai-nilai tadabbur 

tersebut dapat diaktualisasikan dalam proses instruksional guna memperkokoh 

pemahaman serta praktik religiusitas peserta didik. Merujuk pada pemikiran Creswell, 

pendekatan kualitatif dipandang sebagai skema investigasi sistematis untuk memahami 

fenomena sosial dan problematika kemanusiaan melalui pemeriksaan mendalam.12 

Dengan mengadopsi kerangka kerja ini, peneliti memiliki ruang gerak yang luas untuk 

melakukan analisis tekstual yang rigid sekaligus menangkap esensi dan konteks 

sosioreligius yang tersembunyi di balik untaian ayat-ayat Al-Qur’an. 

Metode pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu mengkaji 

literatur utama berupa kitab Tafsīr al-Qurṭubī dan sumber pendukung lainnya.13 

Penelitian ini juga mengacu pada literatur sekunder seperti karya-karya ilmiah yang 

relevan dengan penafsiran al-Qurṭubī dan pengajaran Al-Qur’an berbasis tadabbur. 

 
11 Zainuddin, dkk, “Konstruksi Metodologi Tadabbur Al-Qur’an,” 2022 7 No. 2 (t.t.), 
https://doi.org/:%252010.33511/misykat.v7n2.155-178. 
12 Eko Murdiyanto, METODE PENELITIAN KUALITATIF, n.d. 
13 Ardiansyah, Risnita, dan M. Syahran Jailani, “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah 
Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam 1, no. 2 (Juli 
2023): 1–9, https://doi.org/10.61104/ihsan.v1i2.57. 



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān 
 

 
130  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 

Metode analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif 

kualitatif dalam kerangka penelitian kepustakaan (library research) dengan sumber 

utama kitab al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān karya Al-Qurṭubī. Pendekatan ini digunakan 

untuk menggali makna dan prinsip-prinsip tadabbur yang terkandung dalam penafsiran 

Al-Qurṭubī secara sistematis. Analisis data dilakukan secara bertahap dengan 

mengadaptasi model analisis kualitatif Miles dan Huberman yang meliputi reduksi data, 

penyajian data, serta penarikan kesimpulan dan verifikasi.14 

Analisis dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, peneliti melakukan 

pembacaan intensif terhadap teks dari Tafsīr al-Qurṭubī untuk mengidentifikasi ayat-ayat 

serta penjelasan penafsiran yang berkaitan dengan konsep tadabbur, baik secara 

langsung maupun tidak langsung. Tahap ini bertujuan untuk menyeleksi data yang 

relevan dengan fokus penelitian. Kedua, data yang telah teridentifikasi diklasifikasikan 

berdasarkan kesamaan tema dan penekanan makna penafsiran. Pengelompokan ini 

dilakukan dengan memperhatikan indikator tadabbur, seperti perenungan makna ayat, 

pemahaman nilai, serta dorongan pengamalan dalam kehidupan sehari-hari. 

Selanjutnya tema-tema yang telah terbentuk dianalisis secara interpretatif untuk 

menemukan pola konseptual yang konsisten. Melalui proses ini, data disintesiskan 

menjadi empat prinsip utama tadabbur Al-Qur’an sebagaimana disajikan dalam bagian 

hasil dan pembahasan. Terakhir prinsip-prinsip tadabbur yang telah dirumuskan 

kemudian dideskripsikan secara sistematis dengan menekankan relevansinya terhadap 

pengajaran Al-Qur’an. Tahap ini bertujuan untuk menunjukkan implikasi pedagogis dari 

temuan penelitian dalam konteks pembelajaran Al-Qur’an. 

Hasil dan Pembahasan 
A. Definisi Tadabbur  

Makna dari tadabbur adalah ‘berpikir tentang akibat sesuatu’. Dalam bahasa Arab, 

tadabbur berarti ta’ammul (mendalami makna) dan tafakkur (berpikir secara 

mendalam) pada akhir suatu perkara, yaitu pada hal-hal yang tidak dipahami oleh 

pemula.15 Kata ‘adbara’, yang berarti seseorang meninggalkan sesuatu hingga 

akhirnya, digunakan untuk menggambarkan proses berpikir mendalam. Sedangkan 

‘tadbīr’ menunjukkan tindakan seseorang yang mengatur urusannya seolah-olah ia 

telah melihat hasil akhirnya. 

Secara umum, tadabbur dapat diartikan sebagai upaya merenungkan, menghayati, 

dan memikirkan, yang menggabungkan penggunaan akal dan hati dalam mencari 

 
14 Qomaruddin Qomaruddin dan Halimah Sa’diyah, “Kajian Teoritis tentang Teknik Analisis Data dalam 
Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles dan Huberman,” Journal of Management, Accounting, and 
Administration, 2024, https://api.semanticscholar.org/CorpusID:274572667. 
15 Didik Hariyanto dan Fahmi Zulfikar, “Penerapan Tadabbur Ayat-Ayat Musibah Pada Masa Pandemi,” 
Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (Juni 2021): 1, https://doi.org/10.62109/ijiat.v2i1.12. 



Adzakiyah 

 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026  131 

pesan-pesan di balik ayat-ayat Al-Qur’an. Seperti yang tertera dalam QS. An-Nisā’/4: 

82, Allah berfirman: 

ا﴿
َ
فَل
َ
وْنَ  ا نَ  يَتَدَبَّر 

ٰ
رْا ق 

ْ
وْ   ۗ ال

َ
انَ  وَل

َ
وْا الٰلِّ  غَيْرِ  عِنْدِ  مِنْ  ك وَجَد 

َ
افًا فِيْهِ  ل

َ
ثِيْرًا اخْتِل

َ
 ﴾ ٨٢ ك

“Tidakkah mereka menadaburi Al-Qur’an? Seandainya (Al-Qur’an) itu tidak datang dari 
sisi Allah, tentulah mereka menemukan banyak pertentangan di dalamnya.” 

Ayat ini menegaskan bahwa tadabbur berfungsi sebagai mekanisme 

epistemologis untuk memastikan konsistensi makna Al-Qur’an sehingga pembaca 

mampu menangkap kesatuan pesan wahyu secara utuh. Pembacaan yang cermat 

memungkinkan pembaca untuk menemukan kesatuan dan keindahan wahyu tanpa 

adanya kontradiksi. Sebab Al-Qur’an adalah kalam Allah yang sempurna dan tidak 

memiliki pertentangan. 

Di sisi lain, dalam QS. Muḥammad/47: 24, Allah berfirman: 

ا﴿
َ
فَل
َ
وْنَ  ا نَ  يَتَدَبَّر 

ٰ
رْا ق 

ْ
مْ  ال

َ
ى ا

ٰ
وْب   عَل

 
ل هَا ق 

 
قْفَال

َ
 ﴾ ٢٤ ا

  “Tidakkah mereka merenungkan Al-Qur’an ataukah hati mereka sudah terkunci?” 

Menurut al-Qurṭubī, penguncian hati dalam ayat ini menunjukkan adanya 

penghalang spiritual yang menyebabkan kegagalan tadabbur, meskipun aktivitas 

tilawah tetap dilakukan. Al-Qurṭubī berpendapat bahwa kewajiban untuk memahami 

makna-makna Al-Qur’an dapat dilihat dari penggunaan kata “li-yadabbarū” (agar 

mereka men-tadabbur-inya) dalam ayat-ayat yang disebutkan di atas. Al-Qurṭubī 

menekankan bahwa perintah ini menunjukkan bahwa umat Islam tidak hanya cukup 

berhenti pada tilawah (pembacaan) saja, tetapi juga harus mengamalkan perintah-

perintah yang terkandung dalam Al-Qur’an. Tadabbur mengharuskan kita untuk 

merenung lebih dalam tentang pesan-pesan Al-Qur’an dan bagaimana kita bisa 

mengimplementasikan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

Menurut al-Qurṭubī, proses tadabbur ini juga menciptakan kedekatan spiritual 

antara pembaca dan isi wahyu. Bacaan yang dilakukan dengan tartil—yaitu bacaan 

yang teratur dan dengan pemahaman yang mendalam—membantu memperjelas 

makna setiap kata dan ayat, serta memungkinkan pembaca untuk mendapat hikmah 

yang lebih dalam dari ayat Al-Qur’an. Hal ini menunjukkan bahwa tadabbur bukan 

sekedar aktivitas intelektual, tetapi juga merupakan pengalaman spiritual yang 

menghubungkan pembaca dengan Allah subḥānahu wa ta’ālā. 

Al-Qurṭubī juga mengutip pendapat al-Ḥasan yang menyatakan bahwa tadabbur 

berarti mengikuti dan mengamalkan ayat-ayat Al-Qur’an dalam kehidupan nyata. Ini 

menunjukkan bahwa tadabbur tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga praktis, yaitu 

bagaimana seorang muslim harus mengaplikasikan ajaran-ajaran dalam Al-Qur’an 

dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, tadabbur bukan sekedar proses 



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān 
 

 
132  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 

berpikir atau merenung, tetapi juga mencakup pengamalan dan implementasi dari 

nilai-nilai tersebut dalam berbagai aspek kehidupan sosial, moral, dan spiritual. 

Berdasarkan pandangan al-Qurṭubī dan ulama lainnya, jelas bahwa tadabbur 

adalah sebuah kewajiban yang harus dilakukan oleh setiap muslim. Tidak hanya 

untuk memahami isi Al-Qur’an secara mendalam, tetapi juga mengamalkan dan 

menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.  

B. Pengajaran Al-Qur’an 
Pengajaran Al-Qur’an merupakan sebuah manifestasi pedagogis yang terorganisir 

dengan orientasi utama membimbing peserta didik mencapai kompetensi resitasi, 

kedalaman konseptual, hingga aktualisasi nilai-nilai wahyu dalam ranah praktis. 

Dalam diskursus kebahasaan Arab, proses instruksional ini sering direpresentasikan 

melalui istilah ta’lim, yang mencakup dimensi pengajaran, pendidikan karakter, serta 

pelatihan keterampilan secara integratif. Esensi dari kegiatan ini melampaui sekadar 

transmisi pengetahuan (transfer of knowledge), karena di dalamnya terkandung 

upaya sistematis untuk menginternalisasi fundamen spiritualitas yang menjadi ruh 

dari Al-Qur’an itu sendiri.16 

Landasan teoretis mengenai nomenklatur ‘Al-Qur’an’ memberikan gambaran 

signifikan mengenai karakteristik strukturalnya. Salah satu tesis etimologis 

menyebutkan bahwa istilah tersebut berakar dari kata qarana yang bermakna 

"menghimpun" atau "mengintegrasikan". Pengertian ini mengisyaratkan bahwa 

untaian ayat dalam Al-Qur’an didesain secara sistematis agar saling memperkuat, 

memberikan eksplanasi, serta menyempurnakan satu sama lain. Abū al-Ḥasan al-

Asy’arī (w. 324 H) mempertegas pandangan ini dengan menyatakan bahwa 

penamaan tersebut merujuk pada koherensi antar-ayat yang menyatu dalam satu 

kesatuan organik yang utuh. Sejalan dengan itu, al-Farrā’ (w. 207 H) mengajukan 

perspektif bahwa Al-Qur’an derivasi dari kata qarā’in yang merepresentasikan 

konsep "pasangan" atau "instrumen penjelas". Dengan demikian, Al-Qur’an hadir 

sebagai sebuah teks yang memiliki interkonektivitas tinggi, di mana setiap komponen 

ayatnya berfungsi sebagai mitra dialogis yang saling mendukung dan memberikan 

klarifikasi makna.17 

Salah satu pendapat mengenai asal nama ‘al-Qur’ān’ menyebutkan bahwa nama 

tersebut berasal dari kata qarana yang berarti ‘menghimpun atau menggabungkan’, 

menunjukkan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an disusun secara terstruktur untuk saling 

mendukung, menjelaskan, dan melengkapi. Pendapat ini didukung oleh Abū al-Ḥasan 

al-Asy’arī (w. 324 H) yang menyatakan bahwa Al-Qur’an disebut demikian karena 

 
16 Fathor Rosi, “Urgensi Pembelajaran Al-Qur’an Bagi Siswa Madrasah Ibtidaiyah,” Auladuna: Jurnal Prodi 
Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 3, no. 2 (Oktober 2021): 2, https://doi.org/10.36835/au.v3i2.579. 
17 Jalaluddin As-Suyuthi, al-Itqan fi Ulum Al-Qur’an (Beirut: Muassasatu Al-Risalah Nasyirun, 2008). 



Adzakiyah 

 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026  133 

ayat-ayatnya saling terkait dan menyatu dalam satu rangkaian yang utuh. Pendapat 

serupa juga diungkapkan oleh al-Farrā’ (w. 207 H), yang menyatakan bahwa Al-

Qur’an berasal dari kata qarā’in yang berarti pasangan atau penjelas. Dengan 

demikian, Al-Qur’an diturunkan dalam bentuk yang terstruktur, ayat-ayatnya saling 

mendukung, menjelaskan, dan melengkapi satu sama lain. 

Dari kedua pendapat tersebut dapat dipahami, bahwa Al-Qur’an harus dibaca dan 

diupayakan untuk dipahami maknanya. Hal ini sesuai dengan firman Allah subḥānahu 

wa ta’ālā dalam QS. Ṣād/38: 29: 

نٰه   كِتٰب  ﴿ 
ْ
نْزَل
َ
يْكَ  ا

َ
بٰرَك   اِل ا م  وْْٓ بَّر  يَدَّ ِ

 
يٰتِه   ل

ٰ
رَ  ا

َّ
وا وَلِيَتَذَك

 
ول
 
بَابِ  ا

ْ
ل
َ
ا
ْ
 ﴾ ال

“(Al-Qur’an ini adalah) kitab yang Kami turunkan kepadamu (Nabi Muhammad) yang 
penuh berkah supaya mereka menghayati ayat-ayatnya dan orang-orang yang berakal 
sehat mendapat pelajaran.” 

Ayat ini menegaskan bahwa pengajaran Al-Qur’an tidak sekadar berfokus pada 

kemampuan membaca teks Al-Qur’an, tetapi juga memastikan pemahaman dan 

pengamalan kandungannya dalam kehidupan sehari-hari. Proses pengajaran Al-

Qur’an memiliki tujuan utama untuk membentuk perubahan perilaku peserta didik 

melalui nilai-nilai Al-Qur’an. Hal ini karena Al-Qur’an mencakup aspek ibadah, 

muamalah, serta moral yang harus dipahami dan diamalkan dalam kehidupan.  

Mengajarkan Al-Qur’an menempati kedudukan fundamental dalam 

mengonstruksi pemahaman religiusitas sekaligus menginternalisasi integritas moral 

yang bersumber dari prinsip-prinsip Islam. Diskursus pedagogi ini tidak selayaknya 

direduksi sebatas transmisi kognitif satu arah dari pendidik ke peserta didik; 

melainkan harus dipahami sebagai upaya komprehensif untuk membangkitkan 

kesadaran spiritual dan etika batiniah. Dalam konstelasi ini, pendidik berfungsi 

sebagai katalisator utama yang bertanggung jawab menciptakan ekosistem 

pembelajaran yang substantif dan berdaya guna. Metodologi instruksionalnya 

disusun secara sistematis, yang mencakup formulasi tujuan kurikuler yang presisi, 

optimalisasi infrastruktur pendukung, serta adaptasi strategi pengajaran yang 

relevan dengan dinamika psikososial maupun lingkungan belajar peserta didik.18 

Konsekuensinya, orientasi pengajaran Al-Qur’an diarahkan pada pembentukan 

profil individu yang memiliki karakter Islami dan mampu mentransformasikan nilai-

nilai wahyu ke dalam realitas sosial sehari-hari. Pendekatan ini melampaui aspek 

mekanistik seperti kefasihan resitasi atau kekuatan memorisasi ayat, melainkan lebih 

menekankan pada pencapaian literasi keagamaan yang mendalam. Melalui integrasi 

dimensi spiritual, moral, dan etik tersebut, pendidikan Al-Qur’an bertransformasi 

 
18 Sa‘īd Aḥmad Ḥāfiẓ Sharīḍaḥ., Taqwīm Ṭuruq Ta‘līm al-Qur’ān wa ‘Ulūmihi fī Madāris Taḥfīẓ al-Qur’ān al-
Karīm. (Majma‘ al-Malik Fahd li-Ṭibā‘at al-Muṣḥaf al-Sharīf., 1431). 



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān 
 

 
134  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 

menjadi instrumen strategis dalam memformulasikan kepribadian manusia yang 

selaras dengan nilai-nilai luhur Al-Qur’an. 

C. Prinsip Tadabbur dalam Pengajaran Al-Qur’an Perspektif al-Qurṭubī 
Imam al-Qurṭubī, melalui penafsirannya terhadap ayat-ayat yang berkenaan 

dengan tadabbur, memberikan landasan yang relevan bagi pengajaran Al-Qur’an. 

Prinsip-prinsip ini memiliki peran penting dalam menciptakan proses pengajaran 

yang efektif dan bermakna. Berdasarkan penelaahan terhadap tafsir al-Qurṭubī, 

ditemukan terdapat empat prinsip mendasar dalam tadabbur Al-Qur’an yang bisa 

dijadikan dalam pengajaran Al-Qur’an: 

1. Menjaga Kebersihan Hati 

Dalam kerangka tadabbur sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, Al-

Qurṭubī menempatkan kebersihan hati sebagai prasyarat epistemologis dalam 

memahami wahyu. Dalam QS. Asy-Syu’ārā‘/26): 88-89, Allah berfirman: 

وْنَۙ   ا بَن 
َ
ل  وَّ

 
ا يَنْفَع  مَال

َ
ۗ   ٨٨﴿يَوْمَ ل ب  سَلِيْم 

ْ
تىَ الٰلَّ بِقَل

َ
ا مَنْ ا

َّ
 ﴾  ٨٩اِل

“(Yaitu) pada hari ketika tidak berguna (lagi) harta dan anak-anak. Kecuali, orang 
yang menghadap Allah dengan hati yang bersih.” 

Menurut penafsiran Al-Qurṭubī, hati yang bersih adalah hati yang dipenuhi 

dengan keikhlasan, ketundukan kepada Allah, dan terbebas dari sifat-sifat tercela 

seperti kesombongan, iri hati, dan kemunafikan.19 Dalam pandangan Fakhr ad-Dīn 

ar-Rāzī, hati yang bersih juga mencakup kemampuan untuk menerima petunjuk 

Allah secara murni, bebas dari pengaruh hawa nafsu atau prasangka. 

Dalam konteks pengajaran Al-Qur’an, prinsip ini menegaskan bahwa tadabbur 

tidak akan efektif tanpa kesiapan spiritual peserta didik. Oleh karena itu, 

pengajaran Al-Qur’an berbasis tadabbur perlu diawali dengan strategi pedagogis 

seperti pembiasaan niat, refleksi spiritual, dan pembentukan adab terhadap Al-

Qur’an.20 

Prinsip ini tidak hanya penting secara individu, tetapi juga relevan dalam 

pembelajaran kelompok. Dalam lingkungan pengajaran berbasis tadabbur, 

pendidik dapat mendorong peserta didik untuk membersihkan hati melalui 

refleksi spiritual, dzikir, dan pengendalian diri. Dengan demikian, prinsip al- Qalb 

as-Salīm bukan sekadar tuntutan moral, tetapi juga strategi pendidikan untuk 

meningkatkan efektivitas pengajaran Al-Qur’an. 

2. Meluruskan Pola Pikir 

 
19 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad Al-Anshari, Al-Jāmi‘ Li-Aḥkām al-Qur’Ān, jilid 13 hal.95. 
20 Admin, “Peran Hati Terhadap Religiusitas Individu Menurut Perspektif Psikologi,” Official Website ITB 
Ahmad Dahlan, 11 Januari 2023, https://www.itb-ad.ac.id/2023/01/11/peran-hati-terhadap-religiusitas-
individu-menurut-perspektif-psikologi/. 



Adzakiyah 

 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026  135 

Pola pikir yang benar sangat memengaruhi pemahaman seseorang terhadap 

Al-Qur’an. QS. Az-Zumar/39: 9 menegaskan: 

  
ْ
 هَل

ْ
ل ۗ ق  ه  ِ

وْا رَحْمَةَ رَب  خِرَةَ وَيَرْج 
ٰ
ا
ْ
ذَر  ال حْ قَاىِٕۤمًا يَّ يْلِ سَاجِدًا وَّ

َّ
نَاۤءَ ال

ٰ
وَ قَانِت  ا نْ ه  مَّ

َ
وْنَ ﴿ا م 

َ
ذِيْنَ يَعْل

َّ
يَسْتَوِى ال

بَابِ ࣖ 
ْ
ل
َ
ا
ْ
وا ال

 
ول
 
ر  ا
َّ
وْنَۗ  اِنَّمَا يَتَذَك م 

َ
ا يَعْل

َ
ذِيْنَ ل

َّ
 ﴾ ٩وَال

“(Apakah orang musyrik yang lebih beruntung) ataukah orang yang beribadah 
pada waktu malam dalam keadaan bersujud, berdiri, takut pada (azab) akhirat, dan 
mengharapkan rahmat Tuhannya? Katakanlah (Nabi Muhammad), ‘Apakah sama 
orang-orang yang mengetahui (hak-hak Allah) dengan orang-orang yang tidak 
mengetahui (hak-hak Allah)?’ Sesungguhnya hanya ululalbab (orang yang berakal 
sehat) yang dapat menerima pelajaran.” 

Menurut al-Qurṭubī, ayat ini menunjukkan bahwa keutamaan ulū al-albāb 

terletak pada kemampuan berpikir yang diarahkan oleh iman dan kesadaran 

akhirat. Al-Fikr aṣ-Ṣālih, sebagaimana ditekankan oleh ar-Rāzī, adalah pola pikir 

yang mengakui keuniversalan pesan Al-Qur’an dan relevansinya sepanjang masa. 

Dalam konteks pembelajaran, pola pikir ini membantu peserta didik untuk 

menghubungkan ajaran Al-Qur’an dengan realitas kehidupan modern. 

Pendapat ini diperkuat oleh Jalāl ad-Dīn al-Maḥalli, yang menjelaskan bahwa 

ayat ini menekankan keutamaan orang-orang yang beribadah di malam hari 

sambil merenungkan akhirat dan berharap rahmat Allah. Al-Maḥalli 

mengindikasikan bahwa pola pikir yang benar adalah pola pikir yang diarahkan 

oleh keimanan dan ketakwaan kepada Allah. Pemikiran seperti ini membawa 

seseorang pada pemahaman yang lebih dalam terhadap tujuan penciptaan dan 

ajaran Al-Qur’an. 

Pola pikir yang benar juga berkaitan dengan kemampuan berpikir kritis dan 

analitis. Dalam pengajaran Al-Qur’an, pendidik dapat membimbing peserta didik 

untuk menerapkan prinsip ini melalui metode diskusi reflektif, pengajuan 

pertanyaan tadabbur, serta pengaitan ayat dengan problem sosial aktual. Dengan 

demikian, tadabbur tidak berhenti pada pemahaman tekstual, tetapi mendorong 

peserta didik membangun nalar Qur’ani yang relevan dengan nilai-nilai 

kehidupan. 

3. Memahami Secara Benar 

Pemahaman yang benar merupakan esensi dari proses tadabbur. Dalam QS. 

An-Nisa’ (4): 82 menegaskan: 

ثِيْرًا 
َ
افًا ك

َ
وْا فِيْهِ اخْتِل وَجَد 

َ
انَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ الٰلِّ ل

َ
وْ ك

َ
نَۗ  وَل

ٰ
رْا ق 

ْ
وْنَ ال ا يَتَدَبَّر 

َ
فَل
َ
 ﴾ ٨٢﴿ا

“Tidakkah mereka menadaburi Al-Qur’an? Seandainya (Al-Qur’an) itu tidak datang 
dari sisi Allah, tentulah mereka menemukan banyak pertentangan di dalamnya.” 



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān 
 

 
136  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 

Al-Qurṭubī menafsirkan, ayat ini menunjukkan pentingnya mendalami 

kandungan Al-Qur’an untuk memastikan pemahaman yang mendalam dan tepat. 

Pemahaman yang benar tidak hanya melibatkan pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an, 

tetapi juga upaya mendalami tafsir dan ilmu-ilmu terkait. Tafsir mu’tabar (diakui) 

seperti karya Al-Qurṭubī dan tafsir-tafsir lain, dapat dijadikan sebagai rujukan 

utama untuk memahami konteks ayat secara akurat. 

Menurut Al-Qurṭubī, validitas pemahaman Al-Qur’an ditentukan oleh 

kesesuaian antara teks, konteks, dan rujukan tafsir mu‘tabar. Dalam konteks 

pengajaran modern, pemahaman yang benar dapat didukung oleh teknologi 

seperti aplikasi tafsir digital atau kajian interaktif. Dengan memanfaatkan 

berbagai sumber ilmu, peserta didik dapat mencapai pemahaman yang lebih 

komprehensif terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, sehingga proses tadabbur menjadi 

lebih bermakna dan aplikatif. 

4. Menjadikan Pengamalan sebagai Tujuan Utama 

Al-Qurṭubī menempatkan pengamalan sebagai indikator keberhasilan 

tadabbur, bukan sekadar kelengkapan pemahaman konseptual. Hal ini selaras 

dengan firman Allah dalam QS. Al-Baqarah/2: 121: 

 
 
رْ بِه  فَا ف 

ْ
ۗ  وَمَنْ يَّك وْنَ بِه  ؤْمِن  ٰۤىِٕكَ ي  ول

 
ۗ ا اوَتِه 

َ
وْنَهٗ حَقَّ تِل

 
كِتٰبَ يَتْل

ْ
م  ال تَيْنٰه 

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
ل
َ
وْنَࣖ   ﴿ا سِر  خٰ

ْ
م  ال ٰۤىِٕكَ ه   ﴾   ١٢١ول

“Orang-orang yang telah Kami beri kitab suci, mereka membacanya sebagaimana 
mestinya, itulah orang-orang yang beriman padanya. Siapa yang ingkar padanya, 
merekalah orang-orang yang rugi.” 

Menurut al-Qurṭubī, membaca Al-Qur’an sebagaimana mestinya berarti 

membacanya dengan memahami, merenungkan, dan mengamalkan isi 

kandungannya. Prinsip ini juga didukung oleh Ibn Kaṡīr, yang menekankan bahwa 

amal merupakan bukti nyata dari pemahaman seseorang terhadap Al-Qur’an. 

Dalam Tafsīr al-Jalālain, ayat ini dijelaskan sebagai pembacaan yang mencakup 

pemahaman mendalam dan pengamalan dalam kehidupan sehari-hari. Imam as-

Suyūṭī menambahkan bahwa pembacaan ini mengarahkan seseorang untuk lebih 

dekat kepada Allah dan menjadikan Al-Qur’an sebagai pedoman hidup. 

Pengamalan ini dapat diwujudkan melalui proyek-proyek berbasis amal saleh, 

seperti program sosial, kajian bersama, atau kegiatan dakwah. Dengan demikian, 

peserta didik tidak hanya memahami nilai-nilai Al-Qur’an, tetapi juga menjadi 

tonggak perubahan postif di masyarakat.21 

 
21 Gusmaneli, dkk, “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Pembentukan Karakter Mulia Generasi Muda,” 
Desember 2023 volume 3 no. 1 (t.t.). 



Adzakiyah 

 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026  137 

Berdasarkan uraian tersebut, keempat prinsip tersebut adalah hal-hal mendasar 

yang mesti diperhatikan ketika seseorang mau men-tadabbur-i Al-Qur’an, 

sebagaimana terangkum dalam Gambar 1 berikut: 

 

Gambar 1. Empat Prinsip Tadabbur Al-Qur’an menurut al-Qurṭubī 

D. Implikasi Pedagogis Prinsip Tadabbur Al-Qurṭubī dalam Pengajaran Al-Qur’an 
Kontemporer 

Empat prinsip tadabbur Al-Qurṭubī menunjukkan bahwa pengajaran Al-Qur'an 

tidak dapat dipandang sekadar sebagai metode transmisi pengetahuan. Melainkan, ini 

adalah proses menumbuhkan kesadaran dan sikap yang berakar pada wahyu. Dalam 

ranah pendidikan modern, prinsip al-fikr aṣ-ṣāliḥ menekankan pentingnya 

menumbuhkan pola pikir reflektif yang memberdayakan peserta didik untuk 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dalam kerangka konteksnya. Pengajaran Al-Qur'an 

oleh karena itu perlu memberikan ruang untuk dialog, refleksi, dan pengaitan makna 

ayat-ayat dengan realitas sosial yang dihadapi peserta didik, sehingga Al-Qur'an 

dipahami sebagai panduan hidup yang hidup dan relevan, bukan sekadar teks 

normatif yang terpisah dari pengalaman sehari-hari. 

Penekanan al-Qurṭubī pada praktik sebagai tujuan akhir dari tadabbur merupakan 

implikasi yang sama pentingnya. Ide ini mengubah fokus pengajaran Al-Qur'an dari 

sekadar menguasai bacaan dan memahami makna menjadi pengembangan karakter 

dan perilaku. Pengajaran Al-Qur'an berbasis tadabbur menuntut keselarasan antara 

Prinsip 
Tadabbur 
Al-Qur'an 

menurut al-
Qurṭubī

Membersihkan 
hati

Meluruskan 
pola pikir

Memahami 
secara benar

Mengamalkan 
sebagai tujuan



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān 
 

 
138  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 

pemahaman ayat-ayat dan tindakan nyata, seperti kepedulian sosial dan sikap 

pribadi. Melalui proses ini, peserta didik dilatih untuk menggunakan nilai-nilai Al-

Qur'an sebagai landasan pengambilan keputusan dan perilaku dalam kehidupan 

sehari-hari mereka, selain diajak untuk memahaminya secara kognitif. Akibatnya, 

tadabbur berfungsi sebagai jembatan antara pemahaman teks Al-Qur'an dan 

perubahan sikap dan perilaku dalam jangka panjang. 

Kesimpulan 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa tadabbur, dalam perspektif tafsir Al-Qurṭubī, 

merupakan proses perenungan yang diarahkan pada pemahaman mendalam dan 

pengamalan nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan. Prinsip tadabbur menurut Al-Qurṭubī 

bertumpu pada empat pilar utama, yaitu kebersihan hati (al-qalb as-salīm), pola pikir 

yang benar (al-fikr aṣ-ṣāliḥ), pemahaman yang mendalam terhadap makna ayat, serta 

pengamalan sebagai tujuan akhir. Keempat prinsip tersebut menunjukkan bahwa 

tadabbur tidak berhenti pada aktivitas kognitif, tetapi berfungsi sebagai mekanisme 

transformasi moral dan spiritual dalam pengajaran Al-Qur’an.  

Temuan ini memberikan kontribusi konseptual dalam pengembangan pendekatan 

pengajaran Al-Qur’an berbasis tadabbur yang berorientasi pada pembentukan karakter 

Islami. Namun demikian, perlu ditegaskan bahwa penelitian ini bersifat kajian 

kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis teks tafsir Al-Jāmi‘ li-Aḥkām 

al-Qur’ān karya Al-Qurṭubī. Oleh karena itu, klaim mengenai efektivitas tadabbur sebagai 

solusi terhadap tantangan moral generasi muda masih berada pada tataran konseptual 

dan normatif, belum didukung oleh data empiris lapangan.  

Keterbatasan penelitian ini terletak pada tidak dilakukannya uji implementatif 

terhadap prinsip-prinsip tadabbur dalam konteks pembelajaran nyata. Penelitian ini 

belum mengamati secara langsung bagaimana prinsip tadabbur Al-Qurṭubī diterapkan 

oleh pendidik, serta belum mengukur dampaknya terhadap perubahan sikap, perilaku, 

atau karakter peserta didik. Berdasarkan temuan dan keterbatasan tersebut, penelitian 

selanjutnya direkomendasikan untuk mengembangkan studi empiris, seperti 

perancangan model kurikulum atau perangkat pembelajaran Al-Qur’an yang 

mengintegrasikan empat prinsip tadabbur Al-Qurṭubī. Penelitian lanjutan juga dapat 

dilakukan melalui studi eksperimen atau studi lapangan untuk menguji efektivitas 

pendekatan tadabbur dalam meningkatkan pemahaman, sikap religius, dan pengamalan 

nilai-nilai Al-Qur’an pada peserta didik. Dengan demikian, kajian konseptual ini dapat 

menjadi pijakan awal bagi pengembangan praktik pedagogis Al-Qur’an yang lebih 

kontekstual dan berdampak nyata. 



Adzakiyah 

 

 
Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026  139 

    Daftar Pustaka 

Abidatul Hasanah. Penerapan Metode Usmani dalam Pembelajaran Al-Qur’an Santri TPQ 
Nurul Iman Garum Blitar. 2 Nomor 4 (t.t.). 

Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad Al-Anshari. Al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān. Mesir: Dar 
Ar-Rayyan Li- at- Turats, t.t. 

Admin. “Peran Hati Terhadap Religiusitas Individu Menurut Perspektif Psikologi.” Official 
Website ITB Ahmad Dahlan, 11 Januari 2023. https://www.itb-
ad.ac.id/2023/01/11/peran-hati-terhadap-religiusitas-individu-menurut-
perspektif-psikologi/. 

Amalia, Siswi Tri, dan Mahariah Mahariah. “Living Qur’an and Hadith in an Integrated 
Islamic School.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 5, no. 
2 (Agustus 2023): 2. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i2.3266. 

Ardiansyah, Risnita, dan M. Syahran Jailani. “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen 
Penelitian Ilmiah Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif.” IHSAN : 
Jurnal Pendidikan Islam 1, no. 2 (Juli 2023): 1–9. 
https://doi.org/10.61104/ihsan.v1i2.57. 

Atika Septina dkk. “Al-Qur’an dan Urgensinya dalam Kehidupan Manusia.” Agustus 2023 
4 No.3 (t.t.): 127–35. https://doi.org/10.59059/tarim.v4i3.211. 

Gusmaneli, dkk. “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Pembentukan Karakter Mulia 
Generasi Muda.” Desember 2023 volume 3 no. 1 (t.t.). 

Hamka, Syamsuar. “IMPLEMENTASI METODE TADABBUR AL-QUR’AN DI PESANTREN 
AR-RAHMAN BOGOR.” al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2 
(Desember 2021): 39–53. https://doi.org/10.33477/alt.v6i2.2243. 

Hariyanto, Didik, dan Fahmi Zulfikar. “Penerapan Tadabbur Ayat-Ayat Musibah Pada 
Masa Pandemi.” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (Juni 2021): 1. 
https://doi.org/10.62109/ijiat.v2i1.12. 

Hidayati, Nurul. “Teori Pembelajaran Al Qur’an.” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan 
Tafsir 4, no. 1 (Juni 2021): 1. https://doi.org/10.58518/alfurqon.v4i1.635. 

Ismail, Muhammad dan Makmur. “Al-Qurţubī Dan Metode Penafsirannya Dalam Kitab al-
Jāmi‘ Li Aĥkām al-Qur’Ān.” PAPPASANG 2, no. 2 (2020): 17–32. 
https://doi.org/10.46870/jiat.v2i2.68. 

Jalaluddin As-Suyuthi. al-Itqan fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: Muassasatu Al-Risalah Nasyirun, 
2008. 



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurṭubī’s al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān 
 

 
140  Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 

Moh. Jufriyadi Sholeh. “TAFSIR AL-QURTUBI: METODOLOGI, KELEBIHAN DAN 
KEKURANGANNYA.” Januari-Juni 2018 13, No. 1 (t.t.). 

Murdiyanto, Eko. METODE PENELITIAN KUALITATIF. t.t. 

Qomaruddin, Qomaruddin, dan Halimah Sa’diyah. “Kajian Teoritis tentang Teknik 
Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles dan 
Huberman.” Journal of Management, Accounting, and Administration, 2024. 
https://api.semanticscholar.org/CorpusID:274572667. 

Rosi, Fathor. “Urgensi Pembelajaran Al-Qur’an Bagi Siswa Madrasah Ibtidaiyah.” 
Auladuna: Jurnal Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 3, no. 2 (Oktober 
2021): 2. https://doi.org/10.36835/au.v3i2.579. 

Sa‘īd Aḥmad Ḥāfiẓ Sharīḍaḥ. Taqwīm Ṭuruq Ta‘līm al-Qur’ān wa ‘Ulūmihi fī Madāris Taḥfīẓ 
al-Qur’ān al-Karīm. Majma‘ al-Malik Fahd li-Ṭibā‘at al-Muṣḥaf al-Sharīf., 1431. 

Salman, S. Strategi Internalisasi Nilai-Nilai Al-Qurâ€TMÄn. 5 (2015): 145–68. 
https://doi.org/10.22373/JM.V5I1.302. 

“Tafsir bi al-Ma’tsur : Pengertian, Macam dan Bentuknya, Pandangan Ulama, 
Perkembangan dan Ahlinya – Universitas Islam An Nur Lampung.” Diakses 21 
Desember 2025. https://an-nur.ac.id/tafsir-bi-al-matsur-pengertian-macam-
dan-bentuknya-pandangan-ulama-perkembangan-dan-ahlinya/. 

Zainuddin, dkk. “Konstruksi Metodologi Tadabbur Al-Qur’an.” 2022 7 No. 2 (t.t.). 
https://doi.org/:%252010.33511/misykat.v7n2.155-178. 

 


