Izzatuna: Jurnal [lmu Al-Quran dan Tafsir
https://jurnal.stiuwm.ac.id/izzatuna
ISSN: 2961-919X (online) & 3031-2876 (print)

DOI: 10.62109/ijiat.v6i2.228
Vol. 6, No. 2, December 2025, Pg. 125 - 124
Received: 12 - 11 - 2025 Approved: 27 - 11 -2025 Published: 25 - 12 - 2025

Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in
al-Qurtubt’s al-Jami’ li-Ahkam al-Qur’an

Khoirun Nisa Ashfa Adzakiyah1*
1Prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Sekolah Tinggi [lmu Ushuluddin Wadi Mubarak Bogor, Indonesia
*ashfanisa03@gmail.com

Abstrak

Pengajaran Al-Qur’an merupakan instrumen fundamental dalam pembentukan karakter individu
yang berlandaskan nilai moral serta spiritual. Namun, realitas edukasi saat ini masih didominasi
oleh penekanan pada aspek teknis membaca dan menghafal, sehingga cenderung mengabaikan
pendalaman makna serta internalisasi pesan Ilahi. Meskipun berbagai studi terdahulu telah
mengeksplorasi urgensi pemahaman Al-Qur’an, mayoritas literatur tersebut umumnya
membatasi diri pada pendekatan linguistik atau prosedural tanpa menggali model tadabbur yang
berakar pada tradisi tafsir klasik. Penelitian ini bertujuan mengisi celah tersebut dengan
mengkaji prinsip-prinsip tadabbur dalam al-Jami‘ li-Ahkam al-Qur’an karya al-Qurtubi yang
menekankan integrasi antara dimensi perenungan, pemaknaan mendalam, dan aktualisasi nilai
dalam perilaku nyata. Melalui metode deskriptif kualitatif berbasis kajian pustaka, ditemukan
bahwa al-Qurtubi memposisikan pemahaman esensi ayat sebagai fondasi utama untuk
membangun kedekatan spiritual sekaligus katalisator transformasi moral. Implementasi metode
tadabbur memungkinkan peserta didik melampaui formalitas hafalan menuju penangkapan
hikmah yang aplikatif dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, pengajaran berbasis
tadabbur menjadi pendekatan pedagogis komprehensif yang solutif bagi pembangunan karakter
generasi muda secara holistik.

Kata kunci: pengajaran Al-Qur’an, tadabbur, tafsir Al-Qurtubi

Abstract

Qur'anic pedagogy serves as a fundamental instrument in shaping individual character grounded in
moral and spiritual values. However, contemporary educational practices are predominantly
focused on technical recitation and memorization, often neglecting deep semantic comprehension
and the internalization of Divine messages. While previous studies have addressed the importance of
understanding the Qur'an, most literature remains confined to linguistic or procedural frameworks,
overlooking tadabbur models rooted in classical exegetical traditions. This study fills this gap by
examining tadabbur principles in al-Qurtubi’s al-Jami‘ li-Ahkam al-Qur’an, which emphasizes
integrating reflection, profound meaning-making, and the actualization of values in conduct.
Employing a qualitative descriptive method, the research finds that al-Qurtubi positions the
comprehension of a verse's essence as the primary foundation for spiritual proximity and moral
transformation. Implementing this method enables students to transcend rote memorization toward
capturing wisdom applicable to daily life. Consequently, tadabbur-oriented instruction offers a
comprehensive pedagogical solution for holistic character development among the younger
generation.

Keywords: Qur’anic pedagogy, tadabbur, al-Qurtubi interpretation

125



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurtubt’s al-Jami’ li-Ahkam al-Qur’an

Pendahuluan
Al-Qur’an adalah wahyu dari Allah subhanahu wa ta’ala, yang diturunkan kepada Nabi

Muhammad sallallahu alaihi wa sallam melalui perantara malaikat Jibril. Allah subhanahu
wa ta’ala menurunkan Al-Qur’an untuk memberi petunjuk dan menjadi pedoman
manusia dalam segala aspek kehidupan.! Sebagaimana dalam QS. Al-Baqgarah/2: 185
menyebutkan bahwa, Al-Qur’an merupakan petunjuk bagi manusia dan pembeda antara
yang benar dan yang salah. Sebagai wahyu dari Allah subhanahu wa ta’ala, Al-Qur’an
tidak hanya berisi bacaan yang indah, tetapi juga pedoman hidup yang sarat dengan nilai-
nilai moral, spiritual, dan sosial. Wahyu ini menuntut manusia untuk tidak hanya
membaca, tetapi juga memahami, merenungkan, dan mengamalkan pesan yang
terkandung didalamnya. Oleh karena itu, pengajaran Al-Qur'an menjadi instrumen
penting untuk mewariskan nilai-nilai tersebut kepada generasi penerus, memastikan
bahwa Al-Qur’an benar-benar menjadi sumber inspirasi dan petunjuk dalam setiap aspek
kehidupan. Namun, di era modern, pengajaran Al-Qur’an sering kali terbatas pada hafalan
ayat tanpa diiringi dengan pemahaman yang mendalam terhadap makna ayat-ayatnya.

Masalah ini mengakibatkan kurangnya penghayatan nilai-nilai yang terkandung
dalam Al-Qur’an, sehingga pesan-pesan Ilahi tidak terinternalisasi dalam kehidupan
individu maupun masyarakat. Dampaknya dapat dilihat pada fenomena krisis moral dan
spiritual yang semakin meluas, terutama di kalangan generasi muda. Banyak individu
yang mampu membaca atau menghafal ayat-ayat Al-Qur’an, tetapi tidak memahami
bagaimana menerapkan nilai-nilai tersebut dalam menghadapi tantangan kehidupan
sehari-hari. Ketidakmampuan untuk menginternalisasi pesan dan hikmah dari Al-Qur’an
menyebabkan proses pendidikan menjadi kurang efektif dalam membentuk akhlak mulia
dan perilaku yang baik di masyarakat.

Fenomena ini menunjukkan adanya kesenjangan antara pengajaran Al-Qur’an yang
hanya berorientasi pada aspek formal, seperti hafalan, dengan kebutuhan untuk
memahami dan mengamalkan nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur’an. Masalah ini
mendesak adanya kebutuhan untuk mengevaluasi dan mengembangkan metode
pengajaran Al-Qur'an yang lebih komprehensif dan mendalam,? yaitu dengan
menerapkan prinsip tadabbur dalam proses pengajaran, karena pengajaran Al-Qur’an
yang berbasis tadabbur memiliki peran penting dalam membentuk karakter dan nilai-
nilai spiritual individu.3

1 Atika Septina dkk, “Al-Qur’an dan Urgensinya dalam Kehidupan Manusia,” Agustus 2023 4 No.3 (t.t.): 127-
35, https://doi.org/10.59059 /tarim.v4i3.211.

2 S. Salman, Strategi  Internalisasi  Nilai-Nilai AI-Qurd€TMAn, 5 (2015): 145-68,
https://doi.org/10.22373 /JM.V511.302.

3 Siswi Tri Amalia dan Mahariah Mahariah, “Living Qur’an and Hadith in an Integrated Islamic School,”
Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 5, no. 2 (Agustus 2023): 2,
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i2.3266.

126 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026



Adzakiyah

Salah satu ayat yang menegaskan pentingnya tadabbur dalam pengajaran Al-Qur’an
terdapat dalam QS. Sad/38: 29, yang berbunyji,

¢ SN ) STa ) 3 o Al ekl 23Sy
“(Al-Qur’an ini adalah) kitab yang Kami turunkan kepadamu (Nabi Muhammad) yang

penuh berkah sup’aya mereka menghayati ayat-ayatnya dan orang-orang yang berakal
sehat mendapat pelajaran.”

Menurut penafsirannya, al-Qurtubl menjelaskan ayat ini merupakan dalil yang
menunjukkan kewajiban memahami makna-makna Al-Qur’an, dan dalil bahwa membaca
dengan tartil lebih utama daripada membaca cepat.# Hal ini dapat menjadi asas bahwa
pengajaran Al-Qur’an harus mencakup aspek tadabbur, yaitu proses merenungkan dan
menggali makna ayat-ayat Al-Qur’an untuk memahami pesan dan moral yang terkandung
di dalamnya.

Berbagai penelitian terkait pengajaran Al-Qur’an menunjukkan bahwa metode
pengajaran yang berbasis hafalan masih mendominasi banyak lembaga pendidikan.
Hasanah pada 2017 mengungkapkan dalam penelitiannya tentang penerapan metode
Usmani dalam pembelajaran Al-Qur’an yang difokuskan pada teknik menghafal
individual dan klasikal.> Hidayati pada 2021 menyebutkan tentang teori-teori yang
digunakan dalam pembelajaran Al-Qur’an, seperti behavioristik, kognitivistik, dan
konstruktivistik, yang mana, teori-teori tersebut mengacu pada metode hafalan dan
pemahaman tafsirnya kurang diperhatikan.® Hamka, di tahun yang sama yang mencoba
mendeskripsikan tentang implementasi tadabbur dalam pembelajaran Al-Qur’an yang
dilaksanakan dalam ta’lim rutin pekanan.” Namun, penelitian-penelitian ini masih belum
memaksimalkan prinsip tadabbur secara komprehensif sebagaimana diulas dalam tafsir
klasik, seperti yang terdapat dalam al-Jami‘li-Ahkam al-Qur’an karya Al-Qurtubi.

al-Jami‘ li-Ahkam al-Qur’an atau disebut Tafsir al-Qurtubi dikenal sebagai salah satu
tafsir klasik yang memberikan pendekatan bil-ma’siir, yaitu penafsiran yang berdasarkan
pada riwayat-riwayat hadis sahih serta pendapat sahabah dan tabi'in.8 Keistimewaan
tafsir ini tidak hanya terletak pada kekuatan riwayat yang digunakan, tetapi juga pada
penekanannya terhadap proses tadabbur sebagai sarana untuk memahami makna ayat

4 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad Al-Anshari, Al-Jami‘li-Ahkam al-Qur’an (Mesir: Dar Ar-Rayyan Li- at-
Turats, t.t.).

5 Abidatul Hasanah, Penerapan Metode Usmani dalam Pembelajaran Al-Qur’an Santri TPQ Nurul Iman Garum
Blitar, 2 Nomor 4 (t.t.).

6 Nurul Hidayati, “Teori Pembelajaran Al Qur’an,” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 4, no. 1 (Juni
2021): 1, https://doi.org/10.58518/alfurqon.v4i1.635.

7 Syamsuar Hamka, “IMPLEMENTASI METODE TADABBUR AL-QUR’AN DI PESANTREN AR-RAHMAN
BOGOR,” al-litizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2 (Desember 2021): 39-53,
https://doi.org/10.33477 /alt.v6i2.2243.

8 Muhammad Ismail dan Makmur, “Al-Qurtubi Dan Metode Penafsirannya Dalam Kitab al-Jami‘ Li Ahkam
al-Qur’An,” PAPPASANG 2, no. 2 (2020): 17-32, https://doi.org/10.46870 /jiat.v2i2.68.

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 127



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurtubt’s al-Jami’ li-Ahkam al-Qur’an

secara mendalam.? Al-Qurtub1 tidak membatasi penafsiran pada aspek kebahasaan atau
hukum semata, melainkan mengaitkan makna ayat dengan hikmabh, tujuan, dan implikasi
sosialnya. Dalam konteks pengajaran, pendekatan ini memberi peluang bagi peserta
didik untuk tidak menghafal ayat, tetapi juga merenungkan makna dan
mengimplementasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Dalam QS. Al-Mu’'minin/23: 68,
Allah berfirman:

S AT L T T 15 P
& G Al b Ju el s 51,5 Ay
“Maka, tidakkah mereka merenungkan firman (Allah) atau adakah telah datang kepada
mereka apa yang tidak pernah datang kepada nenek moyang mereka terdahulu?”

Ayat ini menunjukkan bahwa ketidakmampuan untuk merenungkan (tadabbur) Al-
Qur’an adalah tanda hati yang tertutup, yang menghalangi seseorang untuk mengambil
manfaat dari pesan -pesan Ilahi.

Metode pengajaran Al-Qur'an berdasarkan tadabbur, yang merujuk pada Tafsir al-
Qurtubi, seharusnya merupakan salah satu strategi yang dianggap relevan dalam
menangani masalah ini. Penggunaan tafsir bil-ma'sur, yang selain mengandalkan riwayat
hadis yang otentik dan pendapat para sahabat serta tabi'in, juga menggabungkan analisis
linguistik, konteks sosial, serta implikasi hukum dan moral dari ayat-ayat Al-Qur'an,
merupakan hal yang membuat pendekatan al-Qurtubi unik. Karena integrasi ini, proses
tadabbur mendorong internalisasi nilai-nilai melalui refleksi yang mendalam dan
bermanfaat, bukan sekadar pemahaman teks semata.l® Penafsiran al-Qurtubi relevan
sebagai landasan pedagogis dalam pengajaran Al-Qur'an karena lebih menekankan aspek
reflektif dan praktis dari ayat-ayat Al-Qur'an dibandingkan dengan kitab tafsir dengan
sumber penafsiran bil-ma’stur lainnya, yang umumnya bersifat naratif dan deskriptif.

Menurut Tafsir al-Qurtubi, konsep tadabbur memberikan kesempatan kepada peserta
didik tidak hanya untuk menghafal ayat-ayat Al-Qur'an, tetapi juga untuk menganalisis
makna-maknanya secara kritis dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Maka
dari itu, pembelajaran difokuskan pada pengembangan kesadaran moral dan spiritual
yang berkelanjutan selain aspek kognitif. Metode ini berpotensi membantu peserta didik
menerapkan prinsip-prinsip Al-Qur'an secara kontekstual, terutama saat menghadapi
isu-isu etika dan spiritual generasi muda.

Penelitian ini bertujuan untuk mengklarifikasi prinsip-prinsip tadabbur Al-Qur'an
dan menggambarkan metode pengajaran Al-Qur'an berdasarkan tadabbur, dengan
berdasarkan hasil penelaahan terhadap Tafsir al-Qurtubi. Selain itu penelitian ini juga

9 “Tafsir bi al-Ma’tsur : Pengertian, Macam dan Bentuknya, Pandangan Ulama, Perkembangan dan Ahlinya
- Universitas Islam An Nur Lampung,” diakses 21 Desember 2025, https://an-nur.ac.id /tafsir-bi-al-matsur-
pengertian-macam-dan-bentuknya-pandangan-ulama-perkembangan-dan-ahlinya/.

10 Moh. Jufriyadi Sholeh, “TAFSIR AL-QURTUBI: METODOLOGI, KELEBIHAN DAN KEKURANGANNYA,”
Januari-Juni 2018 13, No. 1 (t.t.).

128 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026



Adzakiyah

menyelidiki secara mendalam prinsip-prinsip tadabbur menurut al-Qurtubl dimana
menyoroti aspek-aspek kontemplasi, interpretasi, dan penerapan nilai-nilai Al-Qur'an
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan menyajikan sudut pandang yang berbeda
mengenai pendekatan pengajaran Al-Qur'an yang mengutamakan integrasi pemahaman
spiritual, analitis, dan praktis sebagaimana dikembangkan dalam Tafsir al-Qurtubi,
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual. Pendekatan ini
merupakan landasan yang baik untuk mengembangkan model pembelajaran Al-Qur'an
yang berfokus pada transformasi nilai, karena belum banyak diteliti dalam penelitian
sebelumnya, terutama dalam hal meningkatkan karakter Islam peserta didik.

Metode Penelitian
Kajian ini dirancang sebagai studi kepustakaan (library research) yang

mengintegrasikan pelbagai sumber literatur otoritatif untuk membedah topik yang
dibahas secara komprehensif.!! Objek material utama yang menjadi tumpuan analisis
dalam penelitian ini adalah kitab al-Jami‘li-Ahkam al-Qur’an karya Imam al-Qurtubi. Guna
memperkaya khazanah pembahasan, penelitian ini juga mengelaborasikan data dari
artikel jurnal bereputasi, buku teks, serta referensi pendukung lainnya yang berfokus
pada pedagogi Al-Qur’an dan diskursus tadabbur.

Secara metodologis, penelitian ini bersandar pada paradigma kualitatif guna
mengeksplorasi kedalaman konseptual tadabbur dalam perspektif penafsiran al-Qurtubi.
Pilihan metode ini dimaksudkan untuk memetakan bagaimana nilai-nilai tadabbur
tersebut dapat diaktualisasikan dalam proses instruksional guna memperkokoh
pemahaman serta praktik religiusitas peserta didik. Merujuk pada pemikiran Creswell,
pendekatan kualitatif dipandang sebagai skema investigasi sistematis untuk memahami
fenomena sosial dan problematika kemanusiaan melalui pemeriksaan mendalam.2
Dengan mengadopsi kerangka kerja ini, peneliti memiliki ruang gerak yang luas untuk
melakukan analisis tekstual yang rigid sekaligus menangkap esensi dan konteks
sosioreligius yang tersembunyi di balik untaian ayat-ayat Al-Qur’an.

Metode pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu mengkaji
literatur utama berupa kitab Tafsir al-Qurtubi dan sumber pendukung lainnya.l3
Penelitian ini juga mengacu pada literatur sekunder seperti karya-karya ilmiah yang
relevan dengan penafsiran al-Qurtubi dan pengajaran Al-Qur’an berbasis tadabbur.

11 Zainuddin, dkk, “Konstruksi Metodologi Tadabbur Al-Qur’an,” 2022 7 No. 2 (tt),
https://doi.org/:%252010.33511/misykat.v7n2.155-178.

12 Eko Murdiyanto, METODE PENELITIAN KUALITATIF, n.d.

13 Ardiansyah, Risnita, dan M. Syahran Jailani, “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian [Imiah
Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam 1, no. 2 (Juli
2023): 1-9, https://doi.org/10.61104 /ihsan.v1i2.57.

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 129



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurtubt’s al-Jami’ li-Ahkam al-Qur’an

Metode analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif
kualitatif dalam kerangka penelitian kepustakaan (library research) dengan sumber
utama kitab al-Jami‘ li-Ahkam al-Qur’an karya Al-Qurtubi. Pendekatan ini digunakan
untuk menggali makna dan prinsip-prinsip tadabbur yang terkandung dalam penafsiran
Al-Qurtubl secara sistematis. Analisis data dilakukan secara bertahap dengan
mengadaptasi model analisis kualitatif Miles dan Huberman yang meliputi reduksi data,
penyajian data, serta penarikan kesimpulan dan verifikasi.14

Analisis dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, peneliti melakukan
pembacaan intensif terhadap teks dari Tafsir al-Qurtubi untuk mengidentifikasi ayat-ayat
serta penjelasan penafsiran yang berkaitan dengan konsep tadabbur, baik secara
langsung maupun tidak langsung. Tahap ini bertujuan untuk menyeleksi data yang
relevan dengan fokus penelitian. Kedua, data yang telah teridentifikasi diklasifikasikan
berdasarkan kesamaan tema dan penekanan makna penafsiran. Pengelompokan ini
dilakukan dengan memperhatikan indikator tadabbur, seperti perenungan makna ayat,
pemahaman nilai, serta dorongan pengamalan dalam kehidupan sehari-hari.

Selanjutnya tema-tema yang telah terbentuk dianalisis secara interpretatif untuk
menemukan pola konseptual yang konsisten. Melalui proses ini, data disintesiskan
menjadi empat prinsip utama tadabbur Al-Qur’an sebagaimana disajikan dalam bagian
hasil dan pembahasan. Terakhir prinsip-prinsip tadabbur yang telah dirumuskan
kemudian dideskripsikan secara sistematis dengan menekankan relevansinya terhadap
pengajaran Al-Qur’an. Tahap ini bertujuan untuk menunjukkan implikasi pedagogis dari
temuan penelitian dalam konteks pembelajaran Al-Qur’an.

Hasil dan Pembahasan
A. Definisi Tadabbur
Makna dari tadabbur adalah ‘berpikir tentang akibat sesuatu’. Dalam bahasa Arab,

tadabbur berarti ta’‘ammul (mendalami makna) dan tafakkur (berpikir secara
mendalam) pada akhir suatu perkara, yaitu pada hal-hal yang tidak dipahami oleh
pemula.’> Kata ‘adbara’, yang berarti seseorang meninggalkan sesuatu hingga
akhirnya, digunakan untuk menggambarkan proses berpikir mendalam. Sedangkan
‘tadbir’ menunjukkan tindakan seseorang yang mengatur urusannya seolah-olah ia
telah melihat hasil akhirnya.

Secara umum, tadabbur dapat diartikan sebagai upaya merenungkan, menghayati,
dan memikirkan, yang menggabungkan penggunaan akal dan hati dalam mencari

14 Qomaruddin Qomaruddin dan Halimah Sa’diyah, “Kajian Teoritis tentang Teknik Analisis Data dalam
Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles dan Huberman,” Journal of Management, Accounting, and
Administration, 2024, https://api.semanticscholar.org/CorpusID:274572667.

15 Didik Hariyanto dan Fahmi Zulfikar, “Penerapan Tadabbur Ayat-Ayat Musibah Pada Masa Pandemi,”
Izzatuna: Jurnal lImu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (Juni 2021): 1, https://doi.org/10.62109/ijiat.v2i1.12.

130 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026



Adzakiyah

pesan-pesan di balik ayat-ayat Al-Qur’an. Seperti yang tertera dalam QS. An-Nisa’/4:
82, Allah berfirman:

_ R o

¢ @ 1S Blad) 2 13307 A& sie 30 58 3 O &3 505 aly
“Tidakkah mereka menadaburi Al-Qur’an? Seandainya (Al-Qur’an) itu tidak datang dari
sisi Allah, tentulah mereka menemukan banyak pertentangan di dalamnya.”

Ayat ini menegaskan bahwa tadabbur berfungsi sebagai mekanisme
epistemologis untuk memastikan konsistensi makna Al-Qur’an sehingga pembaca
mampu menangkap kesatuan pesan wahyu secara utuh. Pembacaan yang cermat
memungkinkan pembaca untuk menemukan kesatuan dan keindahan wahyu tanpa
adanya kontradiksi. Sebab Al-Qur’an adalah kalam Allah yang sempurna dan tidak
memiliki pertentangan.

Di sisi lain, dalam QS. Muhammad/47: 24, Allah berfirman:

€ W 3l e a7 38 e

“Tidakkah mereka merenungkan Al-Qur’an ataukah hati mereka sudah terkunci?”

Menurut al-Qurtubi, penguncian hati dalam ayat ini menunjukkan adanya
penghalang spiritual yang menyebabkan kegagalan tadabbur, meskipun aktivitas
tilawah tetap dilakukan. Al-Qurtubi berpendapat bahwa kewajiban untuk memahami
makna-makna Al-Qur’an dapat dilihat dari penggunaan kata “li-yadabbari” (agar
mereka men-tadabbur-inya) dalam ayat-ayat yang disebutkan di atas. Al-Qurtubi
menekankan bahwa perintah ini menunjukkan bahwa umat Islam tidak hanya cukup
berhenti pada tilawah (pembacaan) saja, tetapi juga harus mengamalkan perintah-
perintah yang terkandung dalam Al-Qur’an. Tadabbur mengharuskan kita untuk
merenung lebih dalam tentang pesan-pesan Al-Qur'an dan bagaimana kita bisa
mengimplementasikan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari.

Menurut al-Qurtubi, proses tadabbur ini juga menciptakan kedekatan spiritual
antara pembaca dan isi wahyu. Bacaan yang dilakukan dengan tartil—yaitu bacaan
yang teratur dan dengan pemahaman yang mendalam—membantu memperjelas
makna setiap kata dan ayat, serta memungkinkan pembaca untuk mendapat hikmah
yang lebih dalam dari ayat Al-Qur’an. Hal ini menunjukkan bahwa tadabbur bukan
sekedar aktivitas intelektual, tetapi juga merupakan pengalaman spiritual yang
menghubungkan pembaca dengan Allah subhanahu wa ta’ala.

Al-Qurtubi juga mengutip pendapat al-Hasan yang menyatakan bahwa tadabbur
berarti mengikuti dan mengamalkan ayat-ayat Al-Qur’an dalam kehidupan nyata. Ini
menunjukkan bahwa tadabbur tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga praktis, yaitu
bagaimana seorang muslim harus mengaplikasikan ajaran-ajaran dalam Al-Qur’an
dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, tadabbur bukan sekedar proses

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 131



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurtubt’s al-Jami’ li-Ahkam al-Qur’an

berpikir atau merenung, tetapi juga mencakup pengamalan dan implementasi dari
nilai-nilai tersebut dalam berbagai aspek kehidupan sosial, moral, dan spiritual.

Berdasarkan pandangan al-Qurtubi dan ulama lainnya, jelas bahwa tadabbur
adalah sebuah kewajiban yang harus dilakukan oleh setiap muslim. Tidak hanya
untuk memahami isi Al-Qur'an secara mendalam, tetapi juga mengamalkan dan
menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.

B. Pengajaran Al-Qur’an
Pengajaran Al-Qur’an merupakan sebuah manifestasi pedagogis yang terorganisir

dengan orientasi utama membimbing peserta didik mencapai kompetensi resitasi,
kedalaman konseptual, hingga aktualisasi nilai-nilai wahyu dalam ranah praktis.
Dalam diskursus kebahasaan Arab, proses instruksional ini sering direpresentasikan
melalui istilah ta’lim, yang mencakup dimensi pengajaran, pendidikan karakter, serta
pelatihan keterampilan secara integratif. Esensi dari kegiatan ini melampaui sekadar
transmisi pengetahuan (transfer of knowledge), karena di dalamnya terkandung
upaya sistematis untuk menginternalisasi fundamen spiritualitas yang menjadi ruh
dari Al-Qur’an itu sendiri.1®

Landasan teoretis mengenai nomenklatur ‘Al-Qur'an’ memberikan gambaran
signifikan mengenai karakteristik strukturalnya. Salah satu tesis etimologis
menyebutkan bahwa istilah tersebut berakar dari kata garana yang bermakna
"menghimpun” atau "mengintegrasikan". Pengertian ini mengisyaratkan bahwa
untaian ayat dalam Al-Qur’an didesain secara sistematis agar saling memperkuat,
memberikan eksplanasi, serta menyempurnakan satu sama lain. Abu al-Hasan al-
Asy’ari (w. 324 H) mempertegas pandangan ini dengan menyatakan bahwa
penamaan tersebut merujuk pada koherensi antar-ayat yang menyatu dalam satu
kesatuan organik yang utuh. Sejalan dengan itu, al-Farra’ (w. 207 H) mengajukan
perspektif bahwa Al-Qur’an derivasi dari kata qard’in yang merepresentasikan
konsep "pasangan” atau "instrumen penjelas”. Dengan demikian, Al-Qur’an hadir
sebagai sebuah teks yang memiliki interkonektivitas tinggi, di mana setiap komponen
ayatnya berfungsi sebagai mitra dialogis yang saling mendukung dan memberikan
klarifikasi makna.1”

Salah satu pendapat mengenai asal nama ‘al-Qur’an’ menyebutkan bahwa nama
tersebut berasal dari kata garana yang berarti ‘menghimpun atau menggabungkan’,
menunjukkan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an disusun secara terstruktur untuk saling
mendukung, menjelaskan, dan melengkapi. Pendapat ini didukung oleh Abtu al-Hasan
al-Asy’ar1 (w. 324 H) yang menyatakan bahwa Al-Qur’an disebut demikian karena

16 Fathor Rosi, “Urgensi Pembelajaran Al-Qur’an Bagi Siswa Madrasah Ibtidaiyah,” Auladuna: Jurnal Prodi
Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 3, no. 2 (Oktober 2021): 2, https://doi.org/10.36835/au.v3i2.579.
17 Jalaluddin As-Suyuthi, al-Itqan fi Ulum Al-Qur’an (Beirut: Muassasatu Al-Risalah Nasyirun, 2008).

132 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026



Adzakiyah

ayat-ayatnya saling terkait dan menyatu dalam satu rangkaian yang utuh. Pendapat
serupa juga diungkapkan oleh al-Farra’ (w. 207 H), yang menyatakan bahwa Al-
Qur'an berasal dari kata qara’in yang berarti pasangan atau penjelas. Dengan
demikian, Al-Qur’an diturunkan dalam bentuk yang terstruktur, ayat-ayatnya saling
mendukung, menjelaskan, dan melengkapi satu sama lain.

Dari kedua pendapat tersebut dapat dipahami, bahwa Al-Qur’an harus dibaca dan
diupayakan untuk dipahami maknanya. Hal ini sesuai dengan firman Allah subhanahu
wa ta’ala dalam QS. Sad/38: 29:

¢ SN ) STal ) 53 Do Akl 23Sy
“(Al-Qur’an ini adalah) kitab yang Kami turunkan kepadamu (Nabi Muhammad) yang

penuh berkah supaya mereka menghayati ayat-ayatnya dan orang-orang yang berakal
sehat mendapat pelajaran.”

Ayat ini menegaskan bahwa pengajaran Al-Qur’an tidak sekadar berfokus pada
kemampuan membaca teks Al-Qur’an, tetapi juga memastikan pemahaman dan
pengamalan kandungannya dalam kehidupan sehari-hari. Proses pengajaran Al-
Qur’an memiliki tujuan utama untuk membentuk perubahan perilaku peserta didik
melalui nilai-nilai Al-Qur’an. Hal ini karena Al-Qur'an mencakup aspek ibadah,
muamalah, serta moral yang harus dipahami dan diamalkan dalam kehidupan.

Mengajarkan ~ Al-Qur'an menempati kedudukan fundamental dalam
mengonstruksi pemahaman religiusitas sekaligus menginternalisasi integritas moral
yang bersumber dari prinsip-prinsip Islam. Diskursus pedagogi ini tidak selayaknya
direduksi sebatas transmisi kognitif satu arah dari pendidik ke peserta didik;
melainkan harus dipahami sebagai upaya komprehensif untuk membangkitkan
kesadaran spiritual dan etika batiniah. Dalam konstelasi ini, pendidik berfungsi
sebagai katalisator utama yang bertanggung jawab menciptakan ekosistem
pembelajaran yang substantif dan berdaya guna. Metodologi instruksionalnya
disusun secara sistematis, yang mencakup formulasi tujuan kurikuler yang presisi,
optimalisasi infrastruktur pendukung, serta adaptasi strategi pengajaran yang
relevan dengan dinamika psikososial maupun lingkungan belajar peserta didik.18

Konsekuensinya, orientasi pengajaran Al-Qur’an diarahkan pada pembentukan
profil individu yang memiliki karakter Islami dan mampu mentransformasikan nilai-
nilai wahyu ke dalam realitas sosial sehari-hari. Pendekatan ini melampaui aspek
mekanistik seperti kefasihan resitasi atau kekuatan memorisasi ayat, melainkan lebih
menekankan pada pencapaian literasi keagamaan yang mendalam. Melalui integrasi
dimensi spiritual, moral, dan etik tersebut, pendidikan Al-Qur’an bertransformasi

18 Sa‘ld Ahmad Hafiz Sharidah., Tagwim Turuq Ta‘lim al-Qur’an wa ‘Ulimihi fi Madaris Tahfiz al-Qur’dn al-
Karim. (Majma“ al-Malik Fahd li-Tiba‘at al-Mushaf al-Sharif,, 1431).

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 133



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurtubt’s al-Jami’ li-Ahkam al-Qur’an

menjadi instrumen strategis dalam memformulasikan kepribadian manusia yang

selaras dengan nilai-nilai luhur Al-Qur’an.

C. Prinsip Tadabbur dalam Pengajaran Al-Qur’an Perspektif al-Qurtubi

Imam al-Qurtubi, melalui penafsirannya terhadap ayat-ayat yang berkenaan
dengan tadabbur, memberikan landasan yang relevan bagi pengajaran Al-Qur’an.

Prinsip-prinsip ini memiliki peran penting dalam menciptakan proses pengajaran
yang efektif dan bermakna. Berdasarkan penelaahan terhadap tafsir al-Qurtubi,
ditemukan terdapat empat prinsip mendasar dalam tadabbur Al-Qur’an yang bisa

dijadikan dalam pengajaran Al-Qur’an:

1. Menjaga Kebersihan Hati

Dalam kerangka tadabbur sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, Al-
Qurtubi menempatkan kebersihan hati sebagai prasyarat epistemologis dalam

memahami wahyu. Dalam QS. Asy-Syu’ara‘/26): 88-89, Allah berfirman:

J

& P N g Yoo, - £ PR
¢@ e Ae W3 FE Y @ o JL iy

“(Yaitu) pada hari ketika tidak berguna (lagi) harta dan anak-anak. Kecuali, orang

yang menghadap Allah dengan hati yang bersih.”

Menurut penafsiran Al-Qurtubi, hati yang bersih adalah hati yang dipenuhi
dengan keikhlasan, ketundukan kepada Allah, dan terbebas dari sifat-sifat tercela
seperti kesombongan, iri hati, dan kemunafikan.1® Dalam pandangan Fakhr ad-Din
ar-Razi, hati yang bersih juga mencakup kemampuan untuk menerima petunjuk

Allah secara murni, bebas dari pengaruh hawa nafsu atau prasangka.

Dalam konteks pengajaran Al-Qur’an, prinsip ini menegaskan bahwa tadabbur
tidak akan efektif tanpa kesiapan spiritual peserta didik. Oleh karena itu,
pengajaran Al-Qur’an berbasis tadabbur perlu diawali dengan strategi pedagogis
seperti pembiasaan niat, refleksi spiritual, dan pembentukan adab terhadap Al-

Qur’an.20

Prinsip ini tidak hanya penting secara individu, tetapi juga relevan dalam
pembelajaran kelompok. Dalam lingkungan pengajaran berbasis tadabbur,
pendidik dapat mendorong peserta didik untuk membersihkan hati melalui
refleksi spiritual, dzikir, dan pengendalian diri. Dengan demikian, prinsip al- Qalb
as-Salim bukan sekadar tuntutan moral, tetapi juga strategi pendidikan untuk

meningkatkan efektivitas pengajaran Al-Qur’an.

2. Meluruskan Pola Pikir

19 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad Al-Anshari, Al-Jami‘ Li-Ahkam al-Qur’An, jilid 13 hal.95.

20 Admin, “Peran Hati Terhadap Religiusitas Individu Menurut Perspektif Psikologi,” Official Website ITB
Ahmad Dahlan, 11 Januari 2023, https://www.itb-ad.ac.id/2023/01/11/peran-hati-terhadap-religiusitas-

individu-menurut-perspektif-psikologi/.

134 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026



Adzakiyah

Pola pikir yang benar sangat memengaruhi pemahaman seseorang terhadap
Al-Qur’an. QS. Az-Zumar/39: 9 menegaskan:

- < 5 ,)£ _ S _ \ 5 P AR :_,/\ s -
O3 3l 22 Ja BB 15 i 553 SR 55 VLo 6B a3
. ¢ o ;):///i/, _ z
4o SN, Sl dl Gl N Gl
“(Apakah orang musyrik yang lebih beruntung) ataukah orang yang beribadah
pada waktu malam dalam keadaan bersujud, berdiri, takut pada (azab) akhirat, dan
mengharapkan rahmat Tuhannya? Katakanlah (Nabi Muhammad), ‘Apakah sama
orang-orang yang mengetahui (hak-hak Allah) dengan orang-orang yang tidak
mengetahui (hak-hak Allah)?’ Sesungguhnya hanya ululalbab (orang yang berakal
sehat) yang dapat menerima pelajaran.”

Menurut al-Qurtubi, ayat ini menunjukkan bahwa keutamaan ulii al-albab
terletak pada kemampuan berpikir yang diarahkan oleh iman dan kesadaran
akhirat. Al-Fikr as-Salih, sebagaimana ditekankan oleh ar-Razi, adalah pola pikir
yang mengakui keuniversalan pesan Al-Qur’an dan relevansinya sepanjang masa.
Dalam konteks pembelajaran, pola pikir ini membantu peserta didik untuk
menghubungkan ajaran Al-Qur’an dengan realitas kehidupan modern.

Pendapat ini diperkuat oleh Jalal ad-Din al-Mahalli, yang menjelaskan bahwa
ayat ini menekankan keutamaan orang-orang yang beribadah di malam hari
sambil merenungkan akhirat dan berharap rahmat Allah. Al-Mahalli
mengindikasikan bahwa pola pikir yang benar adalah pola pikir yang diarahkan
oleh keimanan dan ketakwaan kepada Allah. Pemikiran seperti ini membawa
seseorang pada pemahaman yang lebih dalam terhadap tujuan penciptaan dan
ajaran Al-Qur’an.

Pola pikir yang benar juga berkaitan dengan kemampuan berpikir kritis dan
analitis. Dalam pengajaran Al-Qur’an, pendidik dapat membimbing peserta didik
untuk menerapkan prinsip ini melalui metode diskusi reflektif, pengajuan
pertanyaan tadabbur, serta pengaitan ayat dengan problem sosial aktual. Dengan
demikian, tadabbur tidak berhenti pada pemahaman tekstual, tetapi mendorong
peserta didik membangun nalar Qur’ani yang relevan dengan nilai-nilai
kehidupan.

3. Memahami Secara Benar
Pemahaman yang benar merupakan esensi dari proses tadabbur. Dalam QS.
An-Nisa’ (4): 82 menegaskan:

o R o By
4@ \5eS e 3 135050 Al JE wie 50 8 3 813 G55 Slaly

“Tidakkah mereka menadaburi Al-Qur’an? Seandainya (Al-Qur’an) itu tidak datang

dari sisi Allah, tentulah mereka menemukan banyak pertentangan di dalamnya.”

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 135



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurtubt’s al-Jami’ li-Ahkam al-Qur’an

Al-Qurtubl menafsirkan, ayat ini menunjukkan pentingnya mendalami
kandungan Al-Qur’an untuk memastikan pemahaman yang mendalam dan tepat.
Pemahaman yang benar tidak hanya melibatkan pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an,

tetapi juga upaya mendalami tafsir dan ilmu-ilmu terkait. Tafsir mu’tabar (diakui)
seperti karya Al-Qurtubi dan tafsir-tafsir lain, dapat dijadikan sebagai rujukan

utama untuk memahami konteks ayat secara akurat.

Menurut Al-Qurtubi, validitas pemahaman Al-Qur'an ditentukan oleh

kesesuaian antara teks, konteks, dan rujukan tafsir mu‘tabar. Dalam konteks

pengajaran modern, pemahaman yang benar dapat didukung oleh teknologi

seperti aplikasi tafsir digital atau kajian interaktif. Dengan memanfaatkan

berbagai sumber ilmu, peserta didik dapat mencapai pemahaman yang lebih

komprehensif terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, sehingga proses tadabbur menjadi

lebih bermakna dan aplikatif.

4. Menjadikan Pengamalan sebagai Tujuan Utama

Al-Qurtubl menempatkan pengamalan sebagai indikator keberhasilan

tadabbur, bukan sekadar kelengkapan pemahaman konseptual. Hal ini selaras

dengan firman Allah dalam QS. Al-Baqarah/2: 121:

¢ TR At P g_/) /“\’)g_ T, A Vol
¢ @ 3t a Al 585 55 4 O3 I ¥ 32 g SN 4 Gl
“Orang-orang yang telah Kami beri kitab suci, mereka membacanya sebagaimana
mestinya, itulah orang-orang yang beriman padanya. Siapa yang ingkar padanya,

merekalah orang-orang yang rugi.”

Menurut al-Qurtubi, membaca Al-Qur'an sebagaimana mestinya berarti

membacanya dengan memahami, merenungkan, dan mengamalkan

kandungannya. Prinsip ini juga didukung oleh Ibn Kasir, yang menekankan bahwa

amal merupakan bukti nyata dari pemahaman seseorang terhadap Al-Qur’an.

Dalam Tafsir al-Jalalain, ayat ini dijelaskan sebagai pembacaan yang mencakup

pemahaman mendalam dan pengamalan dalam kehidupan sehari-hari. Imam as-
Suyuti menambahkan bahwa pembacaan ini mengarahkan seseorang untuk lebih

dekat kepada Allah dan menjadikan Al-Qur’an sebagai pedoman hidup.

Pengamalan ini dapat diwujudkan melalui proyek-proyek berbasis amal saleh,
seperti program sosial, kajian bersama, atau kegiatan dakwah. Dengan demikian,
peserta didik tidak hanya memahami nilai-nilai Al-Qur’an, tetapi juga menjadi

tonggak perubahan postif di masyarakat.?!

21 Gusmaneli, dkk, “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Pembentukan Karakter Mulia Generasi Muda,”

Desember 2023 volume 3 no. 1 (t.t.).

136 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026



Adzakiyah

Berdasarkan uraian tersebut, keempat prinsip tersebut adalah hal-hal mendasar
yang mesti diperhatikan ketika seseorang mau men-tadabbur-i Al-Qur’an,
sebagaimana terangkum dalam Gambar 1 berikut:

Membersihkan

hati

Prinsip
Tadabbur
Al-Qur'an
menurut al-
Qurtubi

Mengamalkan Meluruskan

sebagai tujuan pola pikir

Memahami

secara benar

Gambar 1. Empat Prinsip Tadabbur Al-Qur’an menurut al-Qurtubi

D. Implikasi Pedagogis Prinsip Tadabbur Al-Qurtubi dalam Pengajaran Al-Qur’an
Kontemporer
Empat prinsip tadabbur Al-Qurtubi menunjukkan bahwa pengajaran Al-Qur'an

tidak dapat dipandang sekadar sebagai metode transmisi pengetahuan. Melainkan, ini
adalah proses menumbuhkan kesadaran dan sikap yang berakar pada wahyu. Dalam
ranah pendidikan modern, prinsip al-fikr as-salih menekankan pentingnya
menumbuhkan pola pikir reflektif yang memberdayakan peserta didik untuk
menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dalam kerangka konteksnya. Pengajaran Al-Qur'an
oleh karena itu perlu memberikan ruang untuk dialog, refleksi, dan pengaitan makna
ayat-ayat dengan realitas sosial yang dihadapi peserta didik, sehingga Al-Qur'an
dipahami sebagai panduan hidup yang hidup dan relevan, bukan sekadar teks
normatif yang terpisah dari pengalaman sehari-hari.

Penekanan al-Qurtubi pada praktik sebagai tujuan akhir dari tadabbur merupakan
implikasi yang sama pentingnya. Ide ini mengubah fokus pengajaran Al-Qur'an dari
sekadar menguasai bacaan dan memahami makna menjadi pengembangan karakter
dan perilaku. Pengajaran Al-Qur'an berbasis tadabbur menuntut keselarasan antara

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 137



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurtubt’s al-Jami’ li-Ahkam al-Qur’an

pemahaman ayat-ayat dan tindakan nyata, seperti kepedulian sosial dan sikap
pribadi. Melalui proses ini, peserta didik dilatih untuk menggunakan nilai-nilai Al-
Qur'an sebagai landasan pengambilan keputusan dan perilaku dalam kehidupan
sehari-hari mereka, selain diajak untuk memahaminya secara kognitif. Akibatnya,
tadabbur berfungsi sebagai jembatan antara pemahaman teks Al-Qur'an dan
perubahan sikap dan perilaku dalam jangka panjang.

Kesimpulan
Penelitian ini menyimpulkan bahwa tadabbur, dalam perspektif tafsir Al-Qurtubi,

merupakan proses perenungan yang diarahkan pada pemahaman mendalam dan
pengamalan nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan. Prinsip tadabbur menurut Al-Qurtubi
bertumpu pada empat pilar utama, yaitu kebersihan hati (al-qalb as-salim), pola pikir
yang benar (al-fikr as-salih), pemahaman yang mendalam terhadap makna ayat, serta
pengamalan sebagai tujuan akhir. Keempat prinsip tersebut menunjukkan bahwa
tadabbur tidak berhenti pada aktivitas kognitif, tetapi berfungsi sebagai mekanisme
transformasi moral dan spiritual dalam pengajaran Al-Qur’an.

Temuan ini memberikan kontribusi konseptual dalam pengembangan pendekatan
pengajaran Al-Qur’an berbasis tadabbur yang berorientasi pada pembentukan karakter
Islami. Namun demikian, perlu ditegaskan bahwa penelitian ini bersifat kajian
kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis teks tafsir Al-Jami‘ li-Ahkam
al-Qur’an karya Al-Qurtubl. Oleh karena itu, klaim mengenai efektivitas tadabbur sebagai
solusi terhadap tantangan moral generasi muda masih berada pada tataran konseptual
dan normatif, belum didukung oleh data empiris lapangan.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada tidak dilakukannya uji implementatif
terhadap prinsip-prinsip tadabbur dalam konteks pembelajaran nyata. Penelitian ini
belum mengamati secara langsung bagaimana prinsip tadabbur Al-Qurtubi diterapkan
oleh pendidik, serta belum mengukur dampaknya terhadap perubahan sikap, perilaku,
atau karakter peserta didik. Berdasarkan temuan dan keterbatasan tersebut, penelitian
selanjutnya direkomendasikan untuk mengembangkan studi empiris, seperti
perancangan model kurikulum atau perangkat pembelajaran Al-Qur'an yang
mengintegrasikan empat prinsip tadabbur Al-Qurtubi. Penelitian lanjutan juga dapat
dilakukan melalui studi eksperimen atau studi lapangan untuk menguji efektivitas
pendekatan tadabbur dalam meningkatkan pemahaman, sikap religius, dan pengamalan
nilai-nilai Al-Qur’an pada peserta didik. Dengan demikian, kajian konseptual ini dapat
menjadi pijakan awal bagi pengembangan praktik pedagogis Al-Qur’an yang lebih
kontekstual dan berdampak nyata.

138 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026



Adzakiyah

Daftar Pustaka

Abidatul Hasanah. Penerapan Metode Usmani dalam Pembelajaran Al-Qur’an Santri TPQ
Nurul Iman Garum Blitar. 2 Nomor 4 (t.t.).

Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad Al-Anshari. Al-Jami‘ li-Ahkam al-Qur’an. Mesir: Dar
Ar-Rayyan Li- at- Turats, t.t.

Admin. “Peran Hati Terhadap Religiusitas Individu Menurut Perspektif Psikologi.” Official
Website ITB Ahmad Dahlan, 11 Januari 2023. https://www.itb-
ad.ac.id/2023/01/11/peran-hati-terhadap-religiusitas-individu-menurut-
perspektif-psikologi/.

Amalia, Siswi Tri, dan Mahariah Mahariah. “Living Qur’an and Hadith in an Integrated
Islamic School.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 5, no.
2 (Agustus 2023): 2. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i2.3266.

Ardiansyah, Risnita, dan M. Syahran Jailani. “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen
Penelitian [Imiah Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif.” IHSAN :
Jurnal Pendidikan Islam 1, no. 2 (Juli 2023): 1-9.
https://doi.org/10.61104/ihsan.v1i2.57.

Atika Septina dkk. “Al-Qur’an dan Urgensinya dalam Kehidupan Manusia.” Agustus 2023
4 No.3 (t.t.): 127-35. https://doi.org/10.59059 /tarim.v4i3.211.

Gusmaneli, dkk. “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Pembentukan Karakter Mulia
Generasi Muda.” Desember 2023 volume 3 no. 1 (t.t.).

Hamka, Syamsuar. “IMPLEMENTASI METODE TADABBUR AL-QUR’AN DI PESANTREN
AR-RAHMAN BOGOR.” al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2
(Desember 2021): 39-53. https://doi.org/10.33477 /alt.v6i2.2243.

Hariyanto, Didik, dan Fahmi Zulfikar. “Penerapan Tadabbur Ayat-Ayat Musibah Pada
Masa Pandemi.” Izzatuna: Jurnal lImu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (Juni 2021): 1.
https://doi.org/10.62109/ijiat.v2i1.12.

Hidayati, Nurul. “Teori Pembelajaran Al Qur’an.” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan
Tafsir 4,no. 1 (Juni 2021): 1. https://doi.org/10.58518/alfurqon.v4i1.635.

Ismail, Muhammad dan Makmur. “Al-Qurfubi Dan Metode Penafsirannya Dalam Kitab al-
Jami‘ Li Ahkadm al-Qur'An.” PAPPASANG 2, no. 2 (2020): 17-32.
https://doi.org/10.46870/jiat.v2i2.68.

Jalaluddin As-Suyuthi. al-Itqan fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: Muassasatu Al-Risalah Nasyirun,
2008.

Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026 139



Reconceptualizing Quranic Pedagogy: Tadabbur Principles in al-Qurtubt’s al-Jami’ li-Ahkam al-Qur’an

Moh. Jufriyadi Sholeh. “TAFSIR AL-QURTUBI: METODOLOGI, KELEBIHAN DAN
KEKURANGANNYA.” Januari-Juni 2018 13, No. 1 (t.t.).

Murdiyanto, Eko. METODE PENELITIAN KUALITATIF. t.t.

Qomaruddin, Qomaruddin, dan Halimah Sa’diyah. “Kajian Teoritis tentang Teknik
Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles dan
Huberman.” Journal of Management, Accounting, and Administration, 2024.
https://api.semanticscholar.org/CorpusID:274572667.

Rosi, Fathor. “Urgensi Pembelajaran Al-Qur’an Bagi Siswa Madrasah Ibtidaiyah.”
Auladuna: Jurnal Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 3, no. 2 (Oktober
2021): 2. https://doi.org/10.36835/au.v3i2.579.

Sa‘id Ahmad Hafiz Sharidah. Tagwim Turuq Ta‘lim al-Qur’an wa ‘Uliimihi fi Madaris Tahfiz
al-Qur’an al-Karim. Majma“ al-Malik Fahd li-Tiba‘at al-Mushaf al-Sharif., 1431.

Salman, S. Strategi Internalisasi Nilai-Nilai Al-Qurd€™An. 5 (2015): 145-68.
https://doi.org/10.22373/JM.V511.302.

“Tafsir bi al-Ma’tsur: Pengertian, Macam dan Bentuknya, Pandangan Ulama,
Perkembangan dan Ahlinya - Universitas Islam An Nur Lampung.” Diakses 21
Desember 2025. https://an-nur.ac.id/tafsir-bi-al-matsur-pengertian-macam-
dan-bentuknya-pandangan-ulama-perkembangan-dan-ahlinya/.

Zainuddin, dkk. “Konstruksi Metodologi Tadabbur Al-Qur’an.” 2022 7 No. 2 (t.t.).
https://doi.org/:%252010.33511/misykat.v7n2.155-178.

140 Izzatuna, Vol. 6, No. 2, December 2026



